
UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE 

INSTITUTO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

RAFAEL MARCELO VIEGAS 

O TRAJETO DOS SONHOS: 

ANÁLISE DE TRÊS CONTEXTOS ONÍRICOS DA ANTIGUIDADE  

NITERÓI – RJ 

2025 



RAFAEL MARCELO VIEGAS 

O TRAJETO DOS SONHOS: 

ANÁLISE DE TRÊS CONTEXTOS ONÍRICOS DA ANTIGUIDADE  

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação 
em Filosofia da Universidade Federal Fluminense, 
como requisito parcial para a obtenção do grau de 

Doutor em História da Filosofia. 

Orientador: Prof. Dr. Marcus Reis Pinheiro 

NITERÓI – RJ 

2025 



RAFAEL MARCELO VIEGAS 

O TRAJETO DOS SONHOS: 

ANÁLISE DE TRÊS CONTEXTOS ONÍRICOS DA ANTIGUIDADE 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação 

em Filosofia da Universidade Federal Fluminense, 
como requisito parcial para a obtenção do grau de 
Doutor em Filosofia. 

Aprovado em 5 de setembro de 2025 

BANCA EXAMINADORA 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. Marcus Reis Pinheiro 
Universidade Federal Fluminense – PFI-UFF (Orientador) 

___________________________________________________ 

Prof. Dr. Luís Felipe Bellintani Ribeiro 
Universidade Federal Fluminense – PFI-UFF (Arguidor) 

____________________________________________________ 

Prof. Dr. André Constantino Yazbek 
Universidade Federal Fluminense – PFI-UFF (Arguidor) 

____________________________________________________ 

Prof. Dra. Marcela Cibella Figueiredo de Oliveira 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro – PPGFIL-UERJ (Arguidor) 

____________________________________________________ 

Prof. Dr. André Rangel Rios 
Universidade do Estado do Rio de Janeiro – IMS-UERJ (Arguidor) 

____________________________________________________ 

Prof. Dr. Marcelo Jacques de Moraes 
Universidade Federal do Rio de Janeiro – PPGLEN-UFRJ (Suplente) 

____________________________________________________ 
Prof. Dr. Luiz César de Sá Júnior 

Universidade de Brasília – PPGHIS-UNB (Suplente) 

Niterói, 
2025 



Ficha catalográfica automática - SDC/BCG  
Gerada com informações fornecidas pelo autor 

Bibliotecário responsável: Debora do Nascimento - CRB7/6368 

V656t Viegas, Rafael Marcelo 
O trajeto dos sonhos : Análise de três contextos oníricos da Antiguidade / Rafael 

Marcelo Viegas. - 2025. 
184 f.: il. 

Orientador: Marcus Reis Pinheiro. 
Tese (doutorado)-Universidade Federal Fluminense, Instituto de Ciências Humanas e 

Filosofia, Niterói, 2025. 

1. Sonhos. 2. Antiguidade. 3. Filosofia. 4. Magia antiga. 5. Produção intelectual. I.
Pinheiro, Marcus Reis, orientador. 
II. Universidade Federal Fluminense. Instituto de Ciências Humanas e Filosofia. III.
Título.

CDD - 154.3 



Este trabalho é dedicado a meus mestres: 

André Rangel Rios 

e Adaildo Moreira (in memoriam) 



AGRADECIMENTOS 

Fiz 54 anos e minhas faturas com o Tempo aumentaram vertiginosamente. Não posso 

dizer que sou velho, porque as neuroses ainda me prendem à infância. Também não posso 

dizer que sou jovem, porque tenho dívidas diretas com quatro gerações. 

Não seria possível agradecer a todos que acompanharam o trajeto percorrido até aqui. 

Mas ele seria impossível sem Andréa Bieri, Cristina de Pádula, Marcelo Dreyfus Cattan, 

Luísa de Oliveira, Jairo Gama, Adriano Aguiar, Leandro Cruz, Marília Arreguy, Maya 

Lemos, André Fayão, Flávia Turino, João Aidar, Alexandre Carneiro, Laura Lima, Orfeu 

Vorhess, José Mauro Abrahim e família, Mercado São Jorge, Leandro Salgueirinho, Eduardo 

Guerreiro e meu velho e querido amigo Lois Lancaster. 

Um agradecimento especial aos Bieri (Sarah, Guido e Ricardo) e aos Hasky Pinheiro 

(Laila, Leo, Flávia e Marcus). Sem eles, tudo ficaria infinitamente mais triste e sem sentido. 

A André Rios, André Yazbek, Luís Felipe Bellintani, Luiz César de Sá, Marcela 

Cibella e Marcelo Jacques de Moraes: uma alegria e uma honra em tê-los como juízes. E, 

last but not least, a Marcus Reis Pinheiro, que topou, com toda a paciência dos astros, 

orientar o trabalho.  

A Elisabeth “Betty” Nevière Rodrigues do Nascimento e a Jutta Meurer (†), antigas 

bibliotecárias, respectivamente, da Maison de France e do Instituto Goethe. A elas, que me 

conheceram adolescente e participaram, sem necessariamente sabê-lo, cada qual à sua 

maneira, silenciosa e elegante, de momentos fundamentais da minha formação, minha 

homenagem. 

(Algum dia, alguém terá de fazer justiça acadêmica aos velhos sebos do Rio de 

Janeiro, aquelas instituições em rizoma, estranhamente privadas, que, com suas tardes 

quentes e esquecidas, nos anos 1980 e 1990, reuniam, dia após dia, meses e meses a fio, 

centenas de peregrinos sem propósito, como eu. Mas sem eles, certamente, eu jamais teria 

chegado até aqui, então, enquanto esperamos, inclino a cabeça em sinal de respeito e 

consideração). 

A meus jovens orientandos da Argonáutica: João Victor Kropf Garcia, Bruna 

Cardoso, Lucas Tinoco, Caroline Fernandes e Camila Macedo.  

Foi de fundamental importância o apoio do Aporia (Laboratório de Filosofia Antiga 

e Recepção), do PFI-UFF, e, na figura de seus membros, Alice Haddad, Alexandre Costa, 

Luís Felipe Bellintani Ribeiro (membro da banca) e Marcus Reis Pinheiro (meu orientador), 



gostaria de registrar minha gratidão. O trabalho com o PFI-UFF, como um todo, foi sempre 

o melhor possível e, em particular, agradeço a paciência da prof. Mariana Barbosa, à época

na direção do PFI, sobretudo pela ajuda nos trâmites nesta última fase da tese. 

Agradecimento especial a Bruno Gripp e a Julieta Alsina, que legitimaram, pela 

expertise linguística, as traduções que estão na origem do material apresentado aqui. Embora 

Julieta, com quem iniciei a tradução dos papiros, não esteja mais no rol das minhas amizades, 

é indiscutível sua importância para o trabalho, donde meu eterno reconhecimento. 

Enquanto escrevo isso, sou, ao mesmo tempo, licenciando em Filosofia, mestrando 

em Filosofia, doutorando em Filosofia e pós-doutorando em Filosofia (sob a supervisão de 

Celso Azar, a quem sou grato pelo apoio em diversos momentos). Essa coexistência 

curricular talvez configure algum tipo de recorde. Durante o pós-doutorado, uma bolsa 

PNPD-Capes junto ao PFI-UFF foi de fundamental importância para sustentar a pesquisa – 

e o doutorado, que resolvi fazer quando já era pós-doutorando no PFI e lhe foi concomitante, 

beneficiou-se, por tabela, por mais estranho que possa parecer, do mesmo financiamento. 

Agradeço, portanto, aos contribuintes brasileiros, que, por meio de seus suados impostos, e 

na figura da Capes, ajudaram no percurso e na construção do texto que ofereço agora, ao 

cotejo público – como resultado obrigatório, evidentemente, mas também como sinal de 

gratidão. Após o término da bolsa PNPD, busquei, sem sucesso, ser contemplado pelo 

programa Bolsa Família, do Governo Federal: embora não seja esse o objetivo do Bolsa 

Família, claro, tê-lo associado a esta tese seria, para mim, a glória absoluta. É importante 

assinalar que, nestes últimos seis meses, finda a bolsa de pós-doc, a ajuda de uma Bolsa 

ANBI foi de fundamental importância para manter a tranquilidade espiritual das contas 

pagas.  

Meus amigos cefetianos, dos mais brilhantes que conheci, como Marcio Saracuza e 

Adaildo Moreira, estão desaparecendo. Diante deles, as dívidas vão além da pontualidade da 

gratidão e me entristece saber que não tenho mais como saldá-las senão pelas velhas 

lembranças. Também me entristece saber que pessoas desse calibre não deixaram lastro 

acadêmico, nunca se dedicaram à universidade: não exatamente porque não quisessem (acho 

até que gostariam) ou não conseguissem (entrariam em qualquer lugar), mas porque o que a 

universidade tinha a oferecer, como carreira e como possibilidade de desenvolvimento 

pessoal, nunca os atraiu. Professores natos, obsessivos e extremamente generosos, 

certamente teriam produzido dezenas de orientandos (mais que isso, discípulos) de altíssimo 

nível: poderiam ser lembrados por si mesmos, sem depender destas poucas palavras para 



saudar sua memória. Tudo isso me causa, agora, que não estão mais aqui, uma impressão 

profunda e contraditória, e parte do desejo de continuar o trabalho na universidade, do meu 

jeito enviesado e heterodoxo, tem a ver com eles. 

Diferente dos jovens, portanto, e diferente das teses anteriores, já escrevo olhando 

para trás (para o que fiz e para os que não estão mais aqui) e não para frente: no meu caso, a 

melancolia é produtiva, mas os mortos e a consciência da finitude mudam tudo. Seja como 

for, já posso dizer: eu me tornei adulto não porque conquistei coisas, e sim porque fico em 

pé sobre minhas próprias pernas. 

Por fim, este trabalho também não seria possível sem as friorentas e solitárias noites 

de Galdinópolis, sem seus moradores, sem os amigos que por aqui se mesclam às terras, aos 

bichos, ao céu e às coisas. Mas não se iludam. Tranquillitas non est in paradiso, quia ipse 

paradisus cum strepitu factus est.  

Em pé, acompanho a eternidade desde as raízes. Assim seja. 

Galdinópolis, 5 de agosto de 2025. 



πρὸς ἐπίδοσιν λόγων ἄρας ἶναν 

γράψον οὕτως· 
“ἐγώ εἰμι 

Χφυρις, ἐπιτυχῖν με δ(ε)ῖ.” 

Para melhorar o logos, pega [um papiro], e nele 

 escreve assim: 

“Eu sou 

Khphyris. Preciso ser bem-sucedido” 

(PGM XXXVI, 167-170) 



RESUMO 

Este trabalho propõe um percurso não sistemático pelas formas narrativas do sonho na 

Antiguidade greco-romana, reunindo três conjuntos de documentos heterogêneos: situações 

oníricas em Homero, epigrafias votivas de caráter incubatório e um corpus selecionado de 

papiros mágicos voltados à manipulação de sonhos. Em comum, esses registros articulam o 

onírico como uma interface e uma mediação instável entre o visível e o invisível, o pessoal 

e o cósmico, o desejo e a ordem. A análise, fortemente orientada por critérios formais e 

discursivos, privilegia a textualidade e a performatividade dos sonhos, mais do que sua 

função religiosa, psicológica ou simbólica. Combinando arqueologia filológica, crítica da 

linguagem e análise estatística, e recusando uma teoria geral do onírico, o trabalho mapeia 

suas múltiplas funções nos regimes textuais que o constituem, entendendo o onírico não 

como essência, mas como operador formal e pragmático. 

Palavras-chave: Sonhos; Antiguidade; Filosofia; Magia antiga 



ABSTRACT 

This work proposes a non-systematic exploration of the narrative forms of dreams in Greco-

Roman Antiquity, bringing together three heterogeneous sets of documents: oneiric 

situations in Homer, votive epigraphs of incubatory character, and a selected corpus of 

magical papyri concerned with the manipulation of dreams. Common to these records is the 

articulation of the oneiric as an interface and an unstable mediation between the visible and 

the invisible, the personal and the cosmic, desire and order. The analysis, strongly guided by 

formal and discursive criteria, privileges the textuality and performativity of dreams over 

their religious, psychological, or symbolic functions. Combining philological archaeology, 

language criticism, and statistical analysis – while rejecting any general theory of the oneiric 

– the work maps its multiple functions within the textual regimes that constitute it,

understanding the oneiric not as an essence, but as a formal and pragmatic operator. 

Keywords: Dreams; Antiquity; Philosophy; Ancient magic 



SUMÁRIO 

1 INTRODUÇÃO .................................................................................................................. 13 

2 CAPÍTULO 1: Breve Arqueologia Onírica na Antiguidade .................................................... 22 
2.1 Terminologia ................................................................................................................ 22 
2.2 Uma distinção fundamental: dia e noite .......................................................................... 29 

2.2.1 Dia........................................................................................................................ 29 
2.2.2 Noite ..................................................................................................................... 36 

2.3 Homero ........................................................................................................................ 39 
2.3.1 A relação onírica no campo divino-humano ............................................................. 43 
2.3.2 A relação onírica no campo humano-humano .......................................................... 44 
2.3.3 O quase-sonho homérico ........................................................................................ 50 
2.3.4 A relação onírica durante a vigília .......................................................................... 51 
2.3.5 Os heróis precisam de onirocrítica? ........................................................................ 52 
2.3.6 O gênero no onírico homérico ................................................................................ 54 

2.4 Os especialistas e os sonhos........................................................................................... 58 
2.5 Sonho e fantasia............................................................................................................ 60 
2.6 Pragmática onírica ........................................................................................................ 64 
2.7 O sonho como prova da comunicação divina e como elo dos diferentes mundos................ 68 

3 CAPÍTULO 2: Notas a respeito da forma narrativa na epigrafia onírica de agradecimento, no 
contexto greco-romano ........................................................................................................... 72 

3.1 Apresentação do corpus epigráfico................................................................................. 72 
3.2  Estelas κατὰ ὀνείρον .................................................................................................... 76 
3.3 Modelos doutos de agradecimento ................................................................................. 79 
3.4 Agentes e intermediários ............................................................................................... 83 
3.5 Amplitude social........................................................................................................... 88 
3.6 Proposta de formalização a partir dos exemplos .............................................................. 93 

4 CAPÍTULO 3: O Onírico nos PGM .................................................................................... 100 
4.1 Modificações Metodológicas ....................................................................................... 100 
4.2 Estado da questão onírica nas obras doutas antigas e os pontos de vista adotados em relação a 
elas.................................................................................................................................. 111 
4.3 Estruturação fundamental do corpus: o maleficial e o oracular ....................................... 120 
4.4 O corpus onírico adotado ............................................................................................ 125 
4.5 Análise das quantificações semânticas básicas .............................................................. 129 
4.6 Paradoxo entre “intencionalidade” e léxico nos PGM oníricos ....................................... 135 
4.7 Linearidade flutuante e coesão esparsa em algumas fórmulas oníricas dos PGM ............. 140 
4.8 Conclusões provisórias................................................................................................ 149 
4.9 Generalizações ........................................................................................................... 152 

5 CONCLUSÃO .................................................................................................................. 156 

6 APÊNDICE I: Traduções dos PGM que figuram no Capítulo 3............................................. 165 

7 APÊNDICE II: Instrumentalização das Quantificações Semânticas em um Modelo Estatístico para 
PGM Oníricos ...................................................................................................................... 166 

7.1 Fase 1. Construção do modelo vetorial ......................................................................... 169 
7.2 Fase 2. Instrumentalização do modelo estatístico para PGM não oníricos ....................... 174 
7.3 Fase 3. Reescritura onírica em palimpsesto ................................................................... 176 

8 BIBLIOGRAFIA............................................................................................................... 181 



13 

 

1 INTRODUÇÃO 

  

O texto, como se verá, foi produzido como longos papers, de maneira independente, 

e não enquanto capítulos organizados em torno de uma hipótese geral comum (alguns 

ajustes, claro, foram feitos para causar o efeito de intertextualidade e coesão interna). Eles 

foram escritos entre 2021 (a qualificação se deu em 2023) e 2025: logo, uma parte do que 

está aqui, embora não esteja explicitamente demarcado no texto, foi elaborado durante a 

pandemia de Covid-19.  

As dificuldades inerentes ao processo de pesquisa e escrita nesse período definiram, 

olhando agora, à distância, algumas tomadas de decisão, principalmente no que concerne à 

independência do modelo geral de tese que ensino aos meus orientandos. Não que eu tenha 

particularmente sofrido por conta disso (apesar de ter desenvolvido a doença duas vezes e 

perdido cinco amigos). Nos meses de recolhimento – sobretudo em meados de 2020, que me 

foram preciosos para recuperar meu gosto pelos estudos –, o respeito à academia e ao que 

ela representa (em termos de rigor, continuidade e diálogo crítico) permaneceu inalterado. 

O engajamento formal, porém, é outro: como ensino aos alunos, a liberdade, a especulação 

e a erudição não são incompatíveis, e, pesquisar, no final das contas, é não saber, a priori, 

para onde vamos e onde iremos chegar. Esses últimos cinco anos recuperaram uma dimensão 

da atividade de pesquisa que, por conta da burocratização geral da universidade, eu tinha 

quase esquecido completamente: pesquisar e escrever é realmente uma aventura e, acima de 

tudo, uma diversão. Em vez de ficar preocupado em provar algo, em construir currículo, em 

publicar o que quer que seja, fui andando, sem motivo maior que a pura serendipidade, 

estudando as coisas mais díspares, na medida dos meus próprios interesses1. 

Olhando para o que foi feito, os capítulos passam por diversos aspectos 

complementares de análise, mantendo a Antiguidade (de Homero ao século V d.C.) no 

horizonte e tendo o sonho como leitmotiv: as aparições oníricas na épica homérica, 

considerando o papel do sonho como dispositivo narrativo e como forma de comunicação 

divina; inscrições votivas em pedra, estudando a maneira formal na qual sonhos epigrafados 

 
1 É preciso dizer que, entre as pesquisas concomitantes, estão o estudo da monstruosidade no Renascimento  

(uma edição crítica das narrativas do Monstro de Ravenna, 1512, com Luiz César de Sá, meu supervisor de 

pós-doc no PPGHIS-UnB); a  tradução dos prefácios poéticos franceses do século XVI (com João Aidar Filho, 

do IEL-Unicamp); as cartas completas de Montaigne (publicadas com meu supervisor de pós-doc no PFI-UFF, 

Celso Azar); o estudo das linguagens de programação (com Adaildo Moreira); metodologias e frameworks de 

pesquisa (com diversos grupos de estudo, incluindo o meu grupo de orientandos, a Argonáutica), entre outros. 



14 

 

se tornam testemunhos públicos de experiências privadas; e papiros mágicos em grego, com 

especial atenção a fórmulas de manipulação onírica. 

Como não tenho uma hipótese geral, apenas condicionantes operacionais que foram 

necessários ao trabalho de cada capítulo, ainda assim posso dizer que, de um modo amplo, 

o sonho funcionou aqui, nas diferentes tradições textuais e materiais tratadas, como uma 

forma de mediação entre o visível e o invisível, o registrável e o indizível, entre o indivíduo 

e o mundo externo (o complexo quadro composto por um amplo arco, que vai do entorno 

social até os seres preternaturais e os deuses, quer dizer, todos aqueles elementos que são 

chancelados estruturalmente pela cultura). Em outras palavras, as três diferentes pesquisas, 

realizadas sobre três conjuntos documentais heterogêneos (épico, epigráfico e mágico), 

foram unidas não por uma abordagem uniforme, mas por um operador comum: a figura do 

sonho e sua performatividade textual. Mais do que fenômeno psicológico ou religioso, o 

sonho foi tratado como interface narrativa, capaz de operar como mensagem, gesto ou 

intervenção, conforme os contextos nos quais foi considerado. As metodologias aplicadas, 

em cada caso, foram diversas: optei por concentrar a atenção na tessitura formal e narrativa 

do diferentes corpora oníricos e deixar as inferências de ordem geral, que poderiam unificá-

los, de fora. 

O significado desse painel é pouco filosófico, a princípio. Apesar da minha 

graduação (bacharelado) ser em Filosofia, durante os últimos trinta anos eu frequentei áreas 

diferentes entre si (Medicina Social, Letras Modernas, Biblioteconomia e Ciência da 

Informação), e cada uma delas me forçou, à sua maneira, a compor um espaço 

interdisciplinar de investigação que aparece, para mim, hoje, como natural. Por conta disso, 

eu desenhei o trabalho final como um texto de “Clássicas” – tal como o termo “classics” 

pode ser entendido no contexto anglófono – e, neste sentido, eu invoco e incorporo (verbos 

não sem certo grau de ironia no contexto da tese) a interdisciplinaridade como o espaço em 

si, e por excelência, da pesquisa. 

Sendo mais específico, porém, duas coisas seriam, talvez, importantes de demarcar 

nesse movimento e ambas tiveram origem quando eu era ainda mestrando no IMS-UERJ, 

sob a orientação de André Rios, e iniciava meus estudos sobre a ascese neotestamentária.  

A primeira, tem a ver com a tentativa, infrutífera, de compreender como a análise 

foucaultiana poderia ser útil ao entendimento dos textos do corpus escolhido para a análise 

(no caso, a 1ª Epístolas aos Coríntios). Se levássemos a sério a questão da historicidade do 

texto paulino (coisa que já começava a entrar em crise na minha compreensão ainda ingênua 



15 

 

de pesquisador), como é que textos escritos pela elite (os médicos, os “literatos”, os 

filósofos) do paganismo serviriam para explicar a ascese em um campo social formado 

basicamente (é o que se depreendia dos textos primários) por pobres, escravos, mulheres...? 

A segunda, tem a ver com a metodologia. Como justificar o trabalho historicamente 

estruturado a partir de dimensões completamente heterogêneas ao mundo antigo (como A 

Ética Protestante e o Espírito do Capitalismo, de Weber, por exemplo) e dar a isso o ar de 

uma ferramenta histórica consistente e imediatamente aplicável para analisar os textos 

provenientes daquela época? Seria eliminando, como num passe de mágica, 1500 anos de 

história da Europa? Classificando a ascese como uma coisa em si, indestrutível diante da 

passagem dos séculos? Dizendo que, onde há cristianismo, há continuidade e não diferenças? 

Posso dizer que essas duas questões orientaram decisivamente o jovem Viegas rumo 

ao velho Viegas e têm consequências diretas no trabalho apresentado aqui.  

O primeiro impasse foi resolvido com três constatações: 

a. Quando percebi que, do ponto de vista estrito dos personagens descritos nas 

fontes, havia um abismo entre o que seria, foucaultianamente, a  “cultura de 

si” (entendida por ele, ao que tudo indica, como caracterizadora da “cultura 

antiga”) e o que seria a “cultura real” dos cidadãos ordinários do Império 

Romano. Isso eu aprendi com os sociólogos da scholarship neotestamentária2. 

 

b. Quando entendi que a  análise antropológica , uma vez aplicada às fontes, 

oferecia pistas mais sofisticadas que o acompanhamento , ou melhor, a  

 
2 “Não podemos realmente dizer até que ponto as pessoas comuns partilhavam do ascetismo que tantos 

intelectuais aparentavam praticar. Se elas fossem à sinagoga, certamente poderiam ouvir homilias do tipo das 

exposições de Fílon [p. ex., a  luta pela virtude é uma luta entre a alma e o corpo]; se se reunissem às multidões 

no teatro para ouvir um orador popular, certamente ouviriam muita coisa semelhante, com alegorias sobre 

Homero ao invés de Moisés. Mas, para muitas pessoas, a  vida parecia suficientemente dura sem o ascetismo 

consciente, e o corpo suficientemente reprimido pela luta para sobreviver, sem o compromisso com tentativas 

magnânimas para transcendê-lo, ainda que alguém tivesse tempo de folga para isso. Certamente, os manuais 

dos intérpretes do destino e os mágicos dão pouca indicação que o dualismo filosófico tenha desempenhado 

uma importante parte nas tentativas de seus clientes para bem lidar com os perigos e desejos do corpo” 

(MEEKS, Wayne. As Origens da Moralidade Cristã . São Paulo: Paulus, 1997, p. 130). Como também 

ressoaram de maneira decisiva estas outras observações: “Para escrever história social é necessário prestar mais 

atenção, do que se está habituado a fazer, aos padrões comuns de vida vigentes no ambiente imediato dentro 

do qual o movimento cristão nasceu. Não adiantará nada descrever esse ambiente em termos d e generalidades 

vagas: ‘o conceito grego de imortalidade’, ‘o gênio romano de organização’, ‘o espírito do helenismo’, ‘a 

doutrina judaica ’ deste ou daquele, ‘as religiões de mistério’, nem contentar-se com a reprodução de 

generalizações e de idealizações que os escritores aristocráticos da Antiguidade repetiam. De preferência, 

dentro dos limites que as fontes e as nossas habilidades o permitam, devemos tentar discernir o contexto de 

vida em épocas e em lugares particulares. Depois disso, a tarefa do historiador social do cristianismo primitivo 

consiste em descrever a vida dos cristãos comuns dentro do seu ambiente – e não apenas as ideias ou 

autocompreensão dos dirigentes e escritores.” Trecho que foi complementado por uma nota: “Recentemente 

[1981], Averil Cameron, com bastante razão, censurou-me por estar deslizando em uma dessas generalizações 

indefesas sobre o papel das mulheres ‘na sociedade greco-romana como um todo’. Não adiantou muito para a 

minha defesa o fato de eu estar parafraseando certos historiadores culturais com liderança, que, conforme eu 

supunha, sabiam mais do que eu. Isto simplesmente mostra quanto é comum a tentação e como é necessário 

estarmos atentos no caso.” (MEEKS, Wayne. Os Primeiros Cristãos Urbanos: o mundo social do apóstolo 

Paulo. São Paulo: Paulus, 1995, p. 10-11 e p. 10, n. 3). 



16 

 

tentativa de elucidação pura e simples, da dimensão teológica dos conceitos. 

Enquanto eu tentava entender os “santos” como aqueles que, teoricamente, 

aplicavam a si e aos outros os princípios do que eles diziam ser “a verdade”, 

a “ascese”, a “mística” e, em última análise, a  “santidade”, eu, obviamente, 

chegava sempre à própria “santidade” – acenada por eles como o resultado 

natural de sua atividade sacra . Quando percebi que a “santidade” não era uma 

coisa em si, e sim, como qualquer outro instrumento de poder, uma estrutura 

que gerava ganhos e hierarquias, mas também subprodutos, analogias 

inesperadas e indesejadas, forças contingenciais centrífugas e centrípetas, e 

“exceções” as mais diversas à “norma” (santidade, ascese, verdade, graça 

etc.), supostamente estabelecida pelos textos à espera de decifração, parei de 

andar em círculos: compreendi que uma metodologia não é repetir, com outras 

palavras, o que está escrito nas fontes, acreditar nelas, dizer “o que elas são”, 

mas fazer o possível para  observá-las “de fora”, com instrumentos coerentes, 

claros e cientificamente dialetizáveis. Isso eu aprendi com o velho Peter 

Brown3. 

 

c. Quando finalmente entendi que as fontes que me interessavam, embora 

descrevessem “ações”, “indivíduos”, “situações”, não eram fotografias do 

real, mas textos – quer dizer, dispositivos retoricamente condicionados para 

fazer entender as coisas descritas ali de tal ou de tal modo, e não de outro 

modo. Esses textos não olhavam para trás, contando histórias, como se 

entregassem gentilmente a lgo do passado para nós; eles, na verdade, olhavam 

para o futuro, controlando o que seus leitores deveriam entender do que estava 

sendo atravessado por eles. Isso eu aprendi com a lição dos retóricos, antigos 

e modernos4. 

O segundo impasse foi resolvido com três outras constatações: 

d. Quando entendi que, apesar de ter saído da Filosofia, eu jamais seria um 

“filósofo” ou um “teórico”, mas, sempre, por mais incipiente que fosse nas 

 
3 BROWN, Peter. “The Rise and the Function of the Holy Men in Late Antiquity” . Journal of Roman Studies 

LXI, p. 80-101, 1971. Esse artigo foi um divisor de águas não apenas para mim, mas para muitos que se 

aventuraram no estudo do cristianismo patrístico. Também fiquei muito desconcertado quando André Rios, 

comentando uma observação que fiz, já  no doutorado no IMS-UERJ, em 17 de agosto de 2005, insistindo se o 

conceito de autobiografia seria válido nas Confissões: “Se existiria autobiografia em Agostinho?... Não 

necessariamente, pois isso dependeria de uma narrativa da vida fora da alma imortal – fora da alma imortal, 

quer dizer, em que o regime de vida se dá num diálogo direto com os fatos sociais, econômicos e polí ticos, e 

não mediados pela ‘pura transcendência ’” (acrescentei o “pura transcendência”). Ele tinha razão: aceitar a 

autobiografia , ali, seria, na melhor das hipóteses, ignorar um sistema de produção do self (seja lá o que fosse 

“produção do self”) totalmente diferente do “nosso”, seria continuar acreditando em continuidades na cultura, 

no cristianismo e em seu poder de conservar e projetar, para frente e para trás, a  divindade e a sacralidade, sem 

ao menos observar os parâmetros que definem, em cada caso, sob certas condições, os regimes de produção 

dos textos. 
4 A descoberta das “rhetorical units” da argumentação, em contraste com a ideia  de meras “occasional instances 

of figures, tropes, ideas or themes” aplicadas à análise neotestamentária, quer dizer, a  percepção de que a 

retórica não deveria ser entendida como floreio estilístico, mas como princípio estrutural do discurso , mudou 

radicalmente minha maneira de entender não apenas o Novo Testamento, mas todos os textos da Antiguidade 

(cf. MACK, Burton. Rhetoric and the New Testament. Minneapolis: Fortress Press, 1990, cit. p. 21). Também 

foi de fundamental importância ter lido, em Michel de Certeau, que a “mística” e a “historiografia” eram 

operações comparáveis: porque ambas falavam de algo que se supunha ter existido (“Deus”, a  “História”, e 

isso pressupondo que haveria  “sinais” de sua existência ), e porque ambas tentavam, inutilmente, recuperá-las 

no plano do discurso (cf. DE CERTEAU, Michel. L’Écriture de l’Histoire. Paris: Gallimard, 1975; e La fable 

mystique. Paris: Gallimard, 1982). Foi ele quem me ensinou que os textos que falam dessas duas 

impossibilidades remetem sempre a si próprios (às suas maneiras de operar e construir o que não existe) e não 

às coisas, supostas, às quais se eles referem – lição que me ajudou a pensar a escritura  não como um dispositivo 

defeituoso em busca de correção, mas como o lugar dos não-ditos. 



17 

 

estratégias, um “historiador” interessado no comportamento da s culturas. Eu 

sempre seria limitado ao recorte feito, seria sempre um cientista de laboratório 

examinando a lâmina ao microscópio, sem qualquer pretensão de, com esse 

gesto heroico, finalmente, unificar a teoria da relatividade com a mecânica 

quântica . Isso eu me dei conta  em um comentário, aparentemente anódino, 

transcrito de um seminário sobre práticas ascéticas, mas que me marcou 

profundamente até hoje5. 

 

e. Quando entendi que a cultura que conhecemos é sempre uma ruína , por mais 

completa que pareça , e tudo aquilo que conhecemos dela foi moldado por 

controles e supressões. Jamais entenderemos o passado, nunca teremos a 

chance de vislumbrar “face a face” nenhuma das coisas que estudamos, o 

passado está irremediavelmente morto (Peter Brown disse uma vez: “o 

Cristianismo [por extensão, a Antiguidade] tem as costas firmemente voltadas 

para nós”6), e toda continuidade que enxergamos não é senão viés cognitivo 

e tentativas forçadas e mal disfarçadas de construir unidades, quando o que 

temos é basicamente a heterogeneidade das diferenças. O que entendemos por 

tradições é, quase sempre, o reflexo das escolhas dos que vieram antes de nós 

– e aquilo que os que virão depois de nós vão conseguir vislumbrar são, em 

grande parte, as escolhas que nós fizemos em relação a tudo isso. Tais lições 

eu aprendi pela História do Livro, entendendo as fontes a partir de sua 

perspectiva material, corporificando, com inúmeras consequências práticas, 

os textos pelas ruínas onde eles efetivamente estão inscritos7. 

 

f. Quando entendi que será sempre preciso, da melhor forma possível, 

continuamente, com todas as contradições, sem arredar o pé, desconfiar dos 

textos. E esta lição fundamental, eu a aprendi com André Rios. 

Essas constatações me fizeram reconsiderar completamente as abordagens do mundo 

antigo. Nem todas elas foram formuladas claramente na época do mestrado, e as que já 

 
5 “One of the defining marks of the professional historian is an ascetic reluctance to speculate beyond the point 

warranted by documentary evidence. Without questioning the value of this reluctance, I would like to suggest 

that a number of these essays [saídos do colóquio sobre a ascese na Antiguidade] might profit from an infusion 

of small doses of ‘eremitic’ extravagance.” HARPHAM, Geoffrey. “Old Water in the New Bottles. The 

contemporary prospects for the study of asceticism ”. In: WIMBUSH, Vincent (ed.). Discursive Formations, 

Ascetic Piety and the Interpretation of Early Christian Literature , Part 2 (Semeia, v. 58), 1993. Quando li isso, 

não entendi exatamente qual seria o tal ponto de “relutância”; até perceber que eu não o entendia simplesmente 

porque eu mesmo escreveria tudo exatamente da mesma forma que os ensaístas, sem jamais pleitear qualquer 

tipo de extravagância fora da eremítica circunscrição história das tópicas. 
6 BROWN, Peter. Corpo e Sociedade: O homem, a mulher e a renúncia sexual no início do Cristianismo . Rio 

de Janeiro, Zahar, 1990, p. 11. 
7 Ainda me lembro de um seminário na Biblioteca Nacional, em algum momento dos anos 2000, quando a 

bibliotecária -chefe do setor de Obras Raras, Ana Virgínia  Pinheiro, mostrou a foto de um livro do século XVIII 

completamente depauperado, corroído de traças, a  capa esfarelando, conteúdo já totalmente ilegível e disse: 

“Nós guardamos esse livro assim, deitado, intocado, sem manuseio, em sinal de respeito: para dar a ele um fim 

de vida digno. É muito importante compreender isso: todos os livros”, e ela acentuava isso dramaticamente, 

“todos os manuscritos, todos os impressos que conhecemos, aqui, ou na Biblioteca Nacional da França, ou na 

Biblioteca do Congresso, todos, sem exceção, um dia , vão morrer. O que fazemos é prolongar ao máximo esse 

fim inevitável.” A cultura que conhecemos, toda ela, está inscrita em algum lugar. Não existe uma “obra de 

Platão”, tal como a filosofia , que parte já das edições críticas modernas ou de traduções, parece, às vezes, nos 

fazer acreditar. Existem, de facto, não exatamente ideias, mas textos que chegaram até nós por vias muito 

tortuosas, mas esses textos, um dia, vão desaparecer. A cultura, onde os monumentos efetivamente estão, não 

dura para sempre. Isso foi de fundamental importância para mim, pois retirou o plano das ideias (com 

trocadilho) de uma espécie de éter imaterial (puramente mental e potencialmente eterno) e o trouxe para a 

materialidade das formas e de suas possibilidades concretas de transmissão, com todas as consequências – 

coisa que guardo inalienavelmente até hoje. 



18 

 

tinham sido pensadas não foram absorvidas plenamente pela dissertação, ainda muito 

capenga metodologicamente, mas isso tudo estava lá, como pontos de virada incontornáveis: 

a circunscrição estrita ao texto; a descontinuidade das culturas; a desconfiança nos registros; 

a impossibilidade de recuperação da história, e que tudo aquilo que “vemos nos textos” (a 

cultura, a religião, a sexualidade, os indivíduos, a política etc. etc. etc.), não está apenas nos 

textos, é sobretudo nosso, proveniente das operações que nós fazemos com os textos, como 

seu subproduto 8.  

Curiosamente, essas orientações começaram a ser conscientemente aplicadas não ao 

mundo antigo, mas a Montaigne9. E agora, retornam, por assim dizer, ao seu lugar de origem.  

Todo esse resumo pareceu-me importante, embora provavelmente enfadonho, porque 

a adequação ao lugar (nem “historiador”, nem “filósofo”, nem “teórico”, nem “homem de 

 
8 Nisto, eu preciso fazer justiça a Alcir Pécora , meu supervisor de pós-doc no IEL-Unicamp, que praticamente 

definiu, em um prefácio minúsculo, tudo o que considero relevante como abordagem metodológica  em relação 

a este aspecto: “(...), reconhecer nos objetos literários o estatuto irreversível de signo, figura ou convenção, que 

se define no interior de um gênero particular, praticado com nuances e variações em diferentes épocas e lugares, 

implica admitir que interpretá -los como referência a uma subjetividade particular ou a um grupo social é apenas 

uma escolha, historicamente explicável e eventualmente interessante, mas não natural, nem óbvia. E certamente 

não é a escolha que julgam relevante fazer aqui. Antes, [os estudos reunidos aqui] querem localizar os meios 

discursivos disponíveis na tradição de composição dos textos examinados, cuja eficácia de persuasão 

necessariamente varia segundo o ajuste da aplicação de tais meios às diferentes circunstâncias de pessoa, 

tempo, modo e lugar relevantes em cada caso. Assim, radicalizar, como se faz neste volume, o domínio 

‘retórico’, ‘poético’, ou ‘literário’ dos objetos significa algo bem diferente de investir na ficção biográfica, 

psicológica ou sociológica que possam suscitar. Significa mesmo resistir a  isso até onde seja possível ou 

adequado, e recusar as chaves de interpretação que se dispensem do exame do emprego persuasivo da 

convenção específica que baliza a criação letrada em suas formas definidas tradicionalmente. Supõe uma 

semântica do objeto literário que não é ‘reflexo’ de referentes externos de qualquer espécie, nem 

‘representação’ de conteúdos, seres ou substâncias, mas sim operação particular de recursos de gênero 

historicamente disponíveis, capazes de produzir certos efeitos de reflexo e representação, sejam de conte údos, 

seres ou substâncias. Tais estudos, assim, procuram descrever, nos objetos distintos dos quais se ocupam, as 

suas tópicas tradicionais da invenção, suas figuras elocutivas e medidas dispositivas, valorizando a ruptura com 

as formas de realismo documentalista, psicológico, sociológico ou cultural. Aqui o texto literário não apenas 

resiste a ‘o real’ suposto, e não quer falar de uma realidade ‘objetiva’, ‘única’ e ‘total’: como tampouco quer 

falar de uma parte ‘subjetiva’ ou ‘ideológica’ dela. Simplesmente, neste ponto, já  não tem cabimento supor ‘a 

realidade’ como ‘exterioridade’ segura, na qual ‘fatos’ e ‘valores’ preservam, como diria Rorty, uma ‘dualidade 

intransponível’. ‘A realidade’, pelo menos enquanto dotada de algum sentido e não puro caso ou o corrência, 

imbrica-se de modo inalienável aos enunciados persuasivos sobre os quais certo número de pessoas que 

emprega o termo está de acordo. Vale dizer, em matéria hermenêutica, os objetos literários constituem -se como 

argumentos a favor de uma concepçã o em que ‘o real’ de que se pode falar é, também, em larga medida, a 

ilusão compartilhada dos seus efeitos persuasivos. Pretender mais certeza ou substância do que isto, pode ser 

apenas mais desejo de ser iludido (o que, afinal, em certas circunstâncias, pode não ser tão ruim: pode, por 

exemplo, produzir a confirmação de um sentimento reconfortante de união familiar, de facção política ou de 

aparelho ideológico de tal modo que, quanto mais certezas houver adotadas em comum, maior a amizade entre 

seus membros)” (PÉCORA, Alcir. “À guisa de manifesto”. In: PÉCORA, Alcir. Máquina de Gêneros. São 

Paulo: EdUSP, 2001, p. 12-13). 
9 Nas duas teses sobre Montaigne, em 2008 (IMS-UERJ), sob a orientação de André Rios; e em 2014 (Letras 

Neolatinas-Francês-UFRJ), sob orientação de Marcelo Jacques de Moraes. 



19 

 

letras”) foi, neuroticamente, uma questão constante em todas as minhas pós-graduações10. 

Se esses tateamentos, culpabilizações e desculpas foram importantes em momentos 

passados, não exerceram nenhuma força agora. Eu finalmente compreendi que estar em 

todos os lugares e em nenhum é onde me sinto mais confortável: valorizar a força 

heterogênea do desconhecido e não saber exatamente para onde vou, é, assim, apenas um 

aspecto complementar do funcionamento geral da minha própria existência: a odisseia 

imóvel de um ser humano diante de um computador, por horas e dias e anos, sem jamais 

chegar em casa11. 

 

⁂ 

 

Foi para responder ao comentário de Marcus Reis à leitura final do trabalho que 

escrevo a introdução desta maneira. Por diversas razões, tornou-se importante não 

exatamente apresentar a tese e sua estrutura discursiva e tópica (justificativa do tema; 

objetivos da pesquisa; delimitação do corpus; breve explanação metodológica; divisão dos 

capítulos), mas quem a produziu e o porquê de tê-la produzido assim.  

Como Marcus Reis bem viu, o trabalho se estabeleceu, de certa forma, enquanto 

sintoma da impossibilidade (meu desinteresse por esse tipo de abordagem pode ser também 

um dos sintomas dessa impossibilidade) de se construir uma metafísica, quer dizer, de se 

construir um grande sistema dos sonhos na Antiguidade. Minhas análises são sempre 

circunstanciais, limitadas ao texto, e discorro sobre isso no terceiro capítulo, na medida em 

que precisei ajustar a metodologia de leitura das fontes para acomodar a incorporação da 

formalização através da IA. De fato, não estou em busca de grandes respostas, elas não me 

seduziam antes, e agora me parecem ainda menos eficientes como proposta acadêmica 

concreta – ao menos para o tipo de trabalho que me interessa.  

Mas não se trata apenas de uma questão meramente pessoal, claro. Tecnicamente, a 

maneira de lidar com essa impossibilidade também implica em um reflexo metodológico: a 

centralidade da textualidade dos documentos, o modo como constroem autoridade, 

performam agência etc., indicam certo desencantamento com uma hermenêutica ontológica 

geral. O que o sonho “é” importa menos do que o sonho “é capaz” de produzir, ou que tipo 

 
10 O “eterno adiamento” – que denominei, na segunda tese, de “preliminarização das discussões”, tatear as 

questões sem jamais entrar no assunto – foi diagnosticado, com uma frase sintética , por meu coorientador do 

segundo doutorado, João Camillo Penna : “Rafael Viegas é o homem das preliminares”. 
11 Também isso é uma ilusão: iremos “immer nach Hause”, dizia o velho Novalis. 



20 

 

de subproduto é o “sonho”, em tal e tal cenário narrativo. Deste modo, diante do que ficou 

concretamente como resultado do trabalho, o abandono da construção de uma “filosofia do 

onírico” conduziu o conjunto a uma geografia comparativa de práticas textuais ligadas ao 

sonho. Desse modo, a análise das estruturas formais de enunciação, apagamento, 

endereçamento e autoridade no interior dos textos permitiu identificar uma topologia onírica 

comum, ainda que não sistemática. 

Assim, a justaposição de Homero, epigrafia votiva e PGM – heteróclita, como 

Marcus Reis também apontou12 – pôde, curiosa e inesperadamente, ser valorizada como eixo 

composicional: essa trajetória, que vai do canônico a documentos não canônicos, marginais, 

textualmente marcados, contextualmente performáticos e socialmente situados, colocam o 

foco da tese em como o sonho é inscrito (e não apenas narrado) do canônico ao marginal, e 

como essas inscrições operam efeitos, com ênfase no modo como a linguagem constrói 

autoridade, apagamento, endereçamento, permitindo observar como o sonho opera sob 

formas narrativas, jurídicas, poéticas, retóricas e performáticas distintas, a depender dos 

regimes de inscrição. 

O que fica disso tudo para o campo filosófico? O que seria interessante para a 

filosofia, talvez, seria uma espécie de relicário das análises: as diferentes ideias de physis, 

psique, self etc. que emergem, aqui e ali, do tratamento metodológico aplicado aos textos. 

Se esses resultados não são propriamente conceituais, eles podem ser analisados, ao menos 

provisoriamente, na perspectiva cultural onde a filosofia também se instala: mais ou menos 

como uma filosofia “popular” (sem me comprometer muito com o que “popular” 

significa, claro), uma filosofia das margens, uma filosofia do lugar-comum13. 

Dito isso, e para ajudar na compreensão da estrutura do volume (construído um pouco 

ao acaso, em um vai e vem constante, pois eu não escrevi um capítulo/paper e depois outro, 

escrevi todos ao mesmo tempo, um trecho aqui e outro ali), faço um breve resumo do recorte 

dos capítulos e os critérios que justificaram sua disposição. 

 
12 “De um texto clássico, o cerne da literatura ocidental, que é Homero, você vai para dois outros tipos de 

textos, que nada têm de canônicos, ao contrário, textos totalmente marginais ao cânone, seja ele literário ou 

filosófico”. 
13 No dia da  defesa (5 de setembro de 2025), o júri acentuou essa questão das margens e sua importância na 

caracterização da tese como um texto “efetivamente filosófico” – apesar das minhas afirmações em contrário. 

Filosófico seja pela via de uma “construção em mosaico” (o que aproximaria a tese de uma “discussão 

benjaminiana”, fator apontado pela Prof. Marcela Cibella  de Oliveira); seja pelo fato da tese se apresentar, 

através da  “amplificação heterogênea e horizontal das metodologias”, em algo da ordem do “indecidível 

derridiano” (apontado pelo Prof. André Yazbek). Diante da afirmação de que “uma filosofia a posteriori só é 

possível pela margem” (Yazbek), no entanto, eu continuei insistindo que, se existe uma filosofia que sobrevive 

sob o texto final da tese, trata-se mais de um efeito inesperado do que uma intenção autoral da minha parte.  



21 

 

Capítulo 1: Homero. O primeiro capítulo parte de Homero não por sua precedência 

cronológica apenas, mas pelo papel estruturador que a épica desempenha na consolidação 

do sonho como dispositivo narrativo hierárquico e como expressão plena da autoridade 

divina. É no tratamento formal da narrativa onírica na épica homérica que, para a língua 

grega, fixam-se muitos dos parâmetros linguísticos e dos resíduos culturais presentes aqui e 

ali nos materiais posteriores. A análise recai sobre os modos de formulação, endereçamento 

e performatividade das mensagens divinas mediadas por sonhos, priorizando o texto grego 

e sua tessitura interna. 

Capítulo 2: Estelas votivas. O segundo capítulo se volta para as inscrições votivas de 

agradecimento por sonhos, inscritas em pedra e difundidas nos centros incubatórios 

helenísticos e romanos. A epigrafia votiva permite observar o deslocamento do sonho como 

evento narrado para o sonho como testemunho inscrito, tensionando os limites entre 

experiência individual e legitimação pública. Trata-se de uma análise das estratégias 

epigráficas de constituição de autoridade e da forma como os sonhos participam da economia 

da dádiva e da reciprocidade nos santuários. 

Capítulo 3: Papiros Gregos Mágicos. O terceiro capítulo trata dos PGM, com foco 

nos feitiços que permitiriam o controle dos sonhos. É o mais experimental dos capítulos e 

incorpora uma metodologia que cruza análise formal, lematização, segmentação textual e 

exploração de ferramentas computacionais que dão ao texto sua inserção no contexto das 

Humanidades Digitais. Nele afirma-se a possibilidade de uma abordagem reticular da 

linguagem das fórmulas mágicas, em que os sonhos são não apenas descritos, mas 

produzidos e manipulados por comandos linguísticos e vocativos rituais. A centralidade da 

forma e da agência se impõe aqui de modo exemplar, e o capítulo funciona também como 

ensaio de aplicação metodológica. 

Apêndices I e II. Os apêndices finais oferecem o aparato documental que dá suporte 

direto ao capítulo 3, incluindo, no caso do Apêndice I, as traduções dos feitiços analisados. 

O Apêndice II é metodológico, insistindo na demonstração analítica e abre caminho para 

exploração mais ampla do corpus onírico em grego. 

  



22 

 

2 CAPÍTULO 1: Breve Arqueologia Onírica na Antiguidade  

 

2.1 Terminologia14 

 

Apesar de algumas flutuações através dos séculos, a nomenclatura grega do sonho é 

relativamente estável no período que vai da Antiguidade até a Antiguidade Tardia – o 

vocabulário latino que a traduz, a partir da época helenística, e no qual os autores da época 

de ouro latina (Cícero em particular) têm singular importância, também se estabiliza 

rapidamente15.  

O Linear B (XIV-XIII a.C.), ao menos no material que chegou até nós, não atesta 

nada que seja relativo ao sonho16. Já o léxico grego mais antigo é extraído de fontes 

rapsódicas (épicas, sobretudo homéricas), e continuada nas fontes letradas. Entretanto, 

observando-se as fontes “populares” mais recentes (ao menos aquelas de conteúdo mágico) 

do período considerado neste trabalho de tese (séculos II-VI d.C.)17, podemos perceber, em 

certo nível lexical, i.e., sem converter léxico em ontologia, uma notável continuidade, 

sincrônica e diacrônica, na percepção geral do sonho durante toda a Antiguidade.  

 
14 As seções 2.1 e 2.2 (a terminologia e alguns apontamentos tópicos, sobretudo em 2.2.1) não deveriam constar 

do texto final. São extensas e, no final das contas, no primeiro caso, por sair do contexto das línguas clássicas, 

e, no segundo, por abordar o “solar”, não seriam , em última análise, úteis para a discussão geral proposta aqui, 

soando despropositadas (a seção terminológica , talvez menos). A banca de qualificação apontou, corretamente, 

essa inconsistência . Apesar disso, uma vez que a tese ficará posteriormente arquivada em algum banco de teses 

online, acredito que esta s seções tenham algum valor prosopográfico para quem se interessa pela questão 

onírica em geral – e, com a anuência da banca de defesa, eu as mantive no texto final. 
15 ὄνειρος = somnium (Cícero, De Divinatione, I, 39; II, 119 etc.); ἐνύπνιον = insomnium (Tácito, Anais, I, 65) 

e/ou visum (visa somniorum, i.e., “visões do sonho” em Cícero, Tusculanas, I, 97). A terminologia latina é 

sofisticada e tão estável quanto a grega, embora os termos variem semanticamente, aqui e ali, de acordo com 

os autores. Será a mesma nomenclatura (acrescida de outros termos, como viso e oraculum) presente tanto nos 

séculos III-IV d.C. (em Agostinho ou Macrobius, por exemplo), quanto no Liber thesauri occulti, tratado 

onirocrítico de Pascalis Romanus (sec. XII d.C.), ou mesmo no século XVI, nas primeiras traduções latinas da 

Onirocrítica. 
16 LEVY, Edmond. “Le rêve homérique”. In: Ktèma. Civilisations de l’Orient, de la Grèce et de Rome antiques, 

n° 7 (1982), pp. 23-41, cit. p. 23. No contexto do Linear B, um termo próximo ao universo onírico seria ạ-u-

po-no [KN U 4478.4 = Herakleion M. 1454], interpretado nas primeiras leituras como Ạhupnos (≅ ἄϋπνος), 

quer dizer, “insone”. No entanto, “later autopsies have improved the text that is read as ta-u-po-no (with the 

first sign considered as certain; the word has no obvious Greek interpretation) since 1971” (DUHOUX, Yves. 

“Interpreting the Linear B Records: Some Guidelines”. In: DUHOUX, Yves; MORPURGO DAVIES, Anna 

(eds.). A Companion to Linear B. Mycenean Greek Texts and Their World . Vol. 2. Louvain: Peeters, 2011, p. 

4). Efetivamente, a  forma ta-u-po-no foi adotada na atual transcrição standard, que aparece em MELENA, 

José Luis. “20 raccords et quasi-raccords de fragments dans les tablettes de Cnossos”. Minos: Revista de 

filología egea, nº 31-32 (1996), pp. 417-422, cit. p. 422. Disponível (transcrição e fac-símile) em: 

https://liber.cnr.it/tablet/view/598 Acesso em: 24 fev. 2023. 
17 O termo “populares” é usado aqui em referência ao material mágico porque, aparentemente, as fórmulas 

mágicas eram utilizadas de modo pervasivo a todos os estamentos socioeconômicos. 



23 

 

De fato, os lemmata fundamentais (ὄναρ18 e ἐνύπνιον19) já são atestados em Homero 

e o vocabulário onírico continuará basicamente o mesmo até os tempos bizantinos20. Mas a 

diferença entre “visão ou imagem durante o sonho” (quer dizer, o ἐνύπνιον)21 e “sonho” (ou 

mais precisamente, “sonho enviado pelos deuses”, ou seja, o ὄνειρος22), que caracteriza o 

onírico na época homérica, tenderá a qualificar, a partir da época helenística, um mesmo 

processo anímico com dois sentidos diferentes: no primeiro caso (ἐνύπνιον), o sonho que é 

fisiologicamente induzido (dormir com fome e sonhar com comida, por exemplo); no 

segundo caso (ὄνειρος), o sonho que tem valor profético.  

Evidentemente, a complexidade da problemática onírica e do léxico que a 

acompanha, que correm há pelo menos vinte e nove séculos pelo Mediterrâneo e pela Ásia 

 
18 CHANTRAINE, Pierre. Dictionnaire Étymologique de la langue grecque . Tome III, Λ-Π. Paris: 

Klincksieck, 1974, p. 802 : “ὄναρ: n. nom.-acc.; sous l’influence de ὀνειρος s’est créée une flexion complète, 

ὀνείρατος, etc., ὀνείρατα, etc. (Hom., ion.-att,.). Sens: ‘rêve’, surtout rêve trompeur, image apparue en rêve. 

L’emploi adverbial ὄναρ ‘en rêve’ (trag., att.) semble ancien. Parallèlement existe un dérivé m. ὄνειρος où le 

sens animé est originellement sensible surtout au nom.: le Rêve personnifié (Iliade 2, 6 sqq., 56 [à côté de 

ένύπνιον ‘en rêve’], Odyssée 24,12), ou encore la puissance qui pénètre dans l’homme qui dort puis repart, cf. 

Odyssée 11, 222; 14, 495; 19, 568; ‘rêve’ en général (Hom., ion.-att.), le neutre ὄνειρον peut être créé d’après 

ἐνύπνιον, εἴδωλον: premier ex. Odyssée 4, 841 au sens d’εἴδωλον ‘image apparue en songe’, la  forme est 

devenue ensuite prédominante, cf. Egli, Heteroklisie 113 sq.; le lesbien a ὄνοιρος (EM 660, 53, Sapho 63); 

Hsch. donne ἄναιρον· ὄνειρον. Κρῆτες; voir pour ces formes Et., mais ἄναρ chez Hsch. Est suspect; enfin, 

ὄνειαρ (Call. Épigr. 49, AP 7, 42) réfection alexandrine sur ὄνειαρ ‘avantage’, etc.” 
19 LIDDELL-SCOTT-JONES: “ἐνύπνιον, τό, (ὕπνος). A. thing seen in sleep, in appos. with ὄνειρος, θεῖός μοι 

ἐνύπνιον ἦλθεν ὄνειρος a  dream from the gods, a vision in sleep, came to me, Odyssée 14, 495, Iliade 2, 56; ἐ. 

τὰ ἐς ἀνθρώπους πεπλανημένα Hdt. 7.16β;. ἐ. παιδός the vision of a boy, AP 12.125 (Mel.): used adverbially, 

ἐ. ἑστιᾶσθαι ‘to feast with the Barmecide’, Ar. V. 1218; κακοδαίμονʼ οὕτω δεσπότην οὐδʼ ἐ. ἰδών Men. Pk. 

169; later κατʼ ἐνύπνιον AP 11.150 (Ammian.); cf.sq. || 2. after Hom., = ὄνειρος, dream, ὄψις ἐνυπνίου the 

vision of a dream, Hdt. 8.54; ὄψις ἐμφανὴς ἐνυπνίων A. Pers. 518, cf. 226, Pl. R. 572b; ἐνυπνίῳ πιθέσθαι Pi. 

O. 13.79; ἐ. ἰδεῖν Ar. V. 25, Pl. Plt. 290b; τέλεον τὸ ἐ. ἀποτετέλεσται Id. R. 443b; ἐνύπνια κρίνειν Theoc. 

21.29, Sammelb. 685 (ii B. C.): - Artem. (1.1 b) distinguishes ἐνύπνιον a mere dream, and ὄνειρος a significant, 

prophetic one; but the distn. is not generally observed, exc. by Philo”. 
20 O Lexikon de Trapp registra, para o mundo bizantino, diversas variações em torno de ὀνειρο- (ὀνειροδείκτης, 

ὀνειροκριτικῶς, ὀνειρόμοις, ὀνειρόφοβος, ὀνειροξία etc. etc.), mas não o substantivo ὄνειρος. Quanto a 

ἐνύπνιον, registra apenas a forma ἐνυπνίως  (sem variantes), a  partir dos scholia à  Ilíada II, 56 de Homero. Cf. 

TRAPP, Erich (org.). Lexikon zur Byzantinischen Gräzität besonders des 9.-12. Jahrhunderts. 2 Vols. Wien:  

Verlag der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 2001. Para alguns exemplos bizantinos do termo, 

ver OBERHELMAN, Steven (ed.). Dreambooks in Byzantium. Six Oneirocritica in Translation, with 

Commentary and Introduction . Aldershot: Ashgate, 2008. 
21 BAUER-DANKER: “ἐνυπνιάζομαι (s. ὕπνος) 1 fut. ἐνυπνιασθήσομαι; 1 aor. ἐνυπνιάσθην Gen 28:12 al. and 

ἠνυπνιάσθην Da (Theod.) 2:3; 1 aor. mid. ἠνυπνιασάμην Jer 23:25 (as dep. Hippocr. et al.; Plut., Brut. 995 

[24, 3]; Jo. Lydus, De Ostentis p. 76, 21; Philo, Somn. 2, 105, and always in OT and NT) to dream ἐνυπνίοις 

ἐ. have visions in dreams Ac 2:17 (Jo 3:1). Of factious pers. ἐνυπνιαζόμενοι Jd 8.—M-M. TW. || || ἐνύπνιον, 

ου, τό (s. prec. entry; Pind., Aeschyl., Hdt. et al.; Arrian, Alex. An. 2, 18, 1; ins, pap, LXX, En; PsSol 6:3; Philo; 

Jos., C. Ap. 1, 207; 211; Test12Patr) a  dream Ac 2:17 (Jo 3:1).—B. 269. DELG s.v. ὕπνος. M-M. TW.” 
22 BAUER-DANKER: “ὄνειρον, ου, τό and ὄνειρος, ου, ὁ (cp. ὄναρ; Hom.+; ins, pap, LXX; EpArist 192 and 

315; En 13:8 [ὄνειροι]; TestLevi 8:18; TestAbr; SibOr 3, 293; Philo, Joseph.; Just., A I, 14, 1; Tat.) dream 

ἄγγελος κυρίου φαίνεται αὐτῷ κατ’ ὄνειρον an angel of the Lord appeared to (Joseph) in a dream GJs 14:2 (cp. 

κατ’ ὄναρ Mt 1:20). Cp. the def. Artem. 1, 2 p. 5 H. ὄνειρός ἐστι κίνησις ἢ πλάσις ψυχῆς πολυσχήμων 

σημαντικὴ τῶν ἐσομένων ἀγαθῶν ἢ κακῶν ‘a dream is a movement or formation of the soul signifying in a 

variety of ways those things that will be good or bad.’—DELG s.v. ὄναρ.” 



24 

 

Menor23, não pode ser reduzida a uma simples oposição entre esses dois termos – a 

terminologia é mais ampla e precisa ser analisada caso a caso24. Sua permanência, contudo, 

é um indicativo de que, nos diversos estágios da língua grega, eles funcionam como 

metadados confiáveis do pertencimento dos textos a esse conjunto universo.  

Seja como for, o léxico onírico da Antiguidade é resiliente e a correspondência da 

terminologia principal (ὄνειρος/somnium e ἐνύπνιον/insomnium) permanecerá em voga 

mesmo na recepção renascentista: basta ver as traduções da Onirocrítica de Artemidoro25. 

A primeira tradução latina, de 1539 (retomada integralmente na edição bilíngue de Nicolas 

Rigault, impressa por Morelli em 1603), mostra que a interconexão entre o léxico onírico 

latino e o grego manteve-se a mesma (quer dizer, sem necessidade de neologismos) desde 

os tempos antigos26. 

Do ponto de vista da terminologia onírica em voga nas nossas línguas 

contemporâneas, no entanto, será preciso atentar para as distinções. Assim como em outras 

línguas modernas, não temos em português, onde utilizamos apenas sonhar e variantes 

(derivado do latim somniāre, através do galego medieval soñar27), a distinção lexical que 

 
23 No grego moderno, o termo genérico para sonho é ainda όνειρο (o verbo sendo ονειρεύομαι). O substantivo 

ενύπνιο, por sua vez, é uma reconstituição arcaizante presente apenas no grego catarévussa, não sendo corrente 

no grego demótico usual. 
24 “In the Greek Septuagint we find ἐνύπνιον, the usual word for dream, but also ὅρασις, ὅραμα, and ὕπνος, 

while in the Old Testament Apocrypha, ὄνειρος is used (e.g., 2 Maccabees 15:11; 4 Maccabees 6:5). In the 

Christian New Testament, Matthew uses the phrase κατ’ ὄναρ, but Luke prefers ὅραμα and ὄναρ.” 

(OBERHELMAN, Steven (ed.). Dreambooks in Byzantium. Six Oneirocritica in Translation, with 

Commentary and Introduction . Aldershot: Ashgate, 2008, p. 24). 
25 A editio princeps da Onirocrítica de Artemidoro (editada com o De Insomniis, de Synesius de Cirene) é 

aldina: ἈΡΤΕΜΙΔΩΡΟΥ ὈΝΕΙΡΟΚΡΙ=|| ΤΙΚΩΝ ΒΙΒΛΙΑ ΠΕΝΤΕ. || ΠΕΡΙ ἘΝΥΠΝΙΩΝ ΣΥΝΕΣΙΟΥ || ὨΣ 

ΛΕΓΟΥΣΙΝ. || ARTEMIDORI De somniorum inter=|| pretatione Libri Quinq;. || DE INSOMNIIS, Quod 

SYNESII || Cuiusdam nomine circũfertur. || [cólofon: Venetiis in aedibus Aldi, et Andreae soceri mense 

Augusto M. D. XVIII]. 
26 A primeira tradução latina da Onirocrítica é de 1539, pelo humanista saxão Janus Cornarius (1500-1558): 

“hac ratione enim somniũ [ὄνειρος] ab insomnio [ἐνύπνιον] differt, quod illud quidẽ futura significat, hoc uero 

praesentia” (ARTEMIDORI DAL=|| DIANI PHILOSOPHI EXCEL=|| lentissimi, De somniorum 

interpretatione, || Libir Quinqꝫ. Iam primum à Iano Corna=|| rio medico physico Francoforden=|| si, latina 

lingua con=|| scripti. || [brasão] || BASILEAE ANNO M. D. || XXXIX || [p. 22]). Nicolas Rigault reproduziu o 

mesmo texto em sua edição bilíngue parisiense de 1603: ARTEMIDORI || DALDI ANI || & || ACHMETIS 

SEREIMI F. || Oneirocritica. || ASTRAMPSYCHI & NICEPHORI || versus etiam Oneirocritici. || NICOLAI  

RIGALTII || AD ARTEMIDORVM || Notae. || LVTETIAE, || Apud MARCVM ORRY, via Iacobeae, ad || insigne 

Leonis salientis. || CIƆ IƆ CIII. || CVM PRIVILEGIO REGIS. ||  [p. 5]. 
27 É nesta forma que o termo aparece na Crónica Troyana (sec. XIV): “Et sse eu fosse desmāydo et leixasse de 

tomar armas et seýr da uila por uosso sono louco que soñastes. eu por ende ualrria menos” (I, 338, linhas 17-

19) (Crónica Troyana. Códice gallego del siglo XIV de la Biblioteca Nacional de Madrid.  D. Manuel R. 

Rodriguez (ed.). 2 Vols. La Coruña: Imprenta de la Casa de Misericordia, 1900). Com o mesmo sentido, “Et 

nō nos podiamos partir senō por morte. Este fuj osōno que eu soneý nē mays nē mēos. Et soo del tā coýtado et 

tā desmaýdo.” (Idem, II, 258, linhas 11-12). Ver também PARKER, Kelvin. Vocabulario clasificado de los 

folios gallegos de la Historia  Troyana. Illinois: Applied Literature Press, 1977, p. 35: “tr. soñar; to dream: Hũa 

noyte jazendo Vlixas dormyndo em seu leyto, soñou hũ soño , 367.11, 54.8 (sonou IPret. P3), 367.10 (sonou 

 



25 

 

possui a língua francesa contemporânea entre rêve e songe – distinção que, se não reproduz 

a diferença presente no grego, permite nuançar melhor a terminologia para os leitores 

atuais28.  

Esse problema ocorre também em diversas outras línguas modernas, que, ou 

confundem ambos os termos em uma só palavra, ou só conseguem traduzir ὄνειρος, em 

relação a ἐνύπνιον, de maneira composta. Nas que estão em uso nesta tese, temos o seguinte 

quadro.  

 
IPret. P3), 368.9”. Digno de nota é a falta de autonomia do verbo e do substantivo, que precisam do reforço 

pleonástico um do outro (“sonhar um sonho”, “sonho que sonhastes”). Essa forma pleonástica só desaparece 

em um paratexto da Crônica : “Agora leixa o Conto de falar daquesto por contar anouena batalla, pero ante 

contara hua vision que soñou andromata et do quelle avēo con eýtor.” (Crônica Troyana , I, 337, linhas 1- 2). 

Mesmo neste caso, o verbo “soñar” também não é plenamente autônomo, adquirindo sentido através de 

“vision”. Para os dicionários de galego medieval, ver o projeto Dicionario de dicionarios do galego medieval 

do Instituto de Língua Galega (Universidade de Santiago de Compostela), no site <http://ilg.usc.gal/ddgm> 

[Consultado em 12-02-23]  
28 Para o contexto onírico, o francês moderno faz uso de “rêve” (que denota, além do sonho em si, as instâncias 

gerais do devaneio, como em “je rêve de faire ça [eu sonho em fazer isso]”) e de “songe” (que é, tecnicamente, 

a narrativa que o cérebro produz durante o sono REM, mas que, fora do contexto onírico, pode indicar as 

categorias mentais do pensamento, como em “je songe que” [eu penso que]). Usados no contexto onírico, nós, 

lusófonos, traduzimos indistintamente os dois termos como “sonho”. Entretanto, “rêve” é como se verte em 

francês ἐνύπνιον (o sonho de caráter fisiológico); e ὄνειρος é traduzido por “songe” (sonho de caráter divino, 

profético etc.), como atesta, por exemplo, Festugière: “La vision de songe [ὄνειρος] diffère du rêve [ἐνύπνιον] 

par ceci, qu’il arrive à l’une de signifier l’avenir, à l’autre la réalité présente  (I, 1, 1)” (ARTEMIDORE. La 

clef des songes. Trad. André-Jean Festugière. Paris: Vrin, 1975, p. 19). Após essa distinção, Festugière utiliza 

correntemente songe para ὄνειρος no restante da tradução. O Anglo-Normando era bastante rico no léxico 

onírico, atestando diversas formas (avisiun [visão, sonho], muser [sonhar a respeito], repairer [acordar do 

sonho], revelation [sonho profetico], someil [sonho, visão], sompnier [sonhar], veement [visão, sonho], visiun 

[sonho, visão sobrenatural]), e a forma songe (e variantes, soinge,  sounge,  soynge,  suinge,  sunge,  suonge) 

é atestada nele por volta da metade do século XII (~ 1141): “(...) El lur dist prophecie | Del fiz seinte Marie, | 

Par un soinge briefment | Tut lur avenement (...) [(...) Ele lhe fez a profecia do filho de Santa Maria; por meio 

de um sonho, de maneira breve, | tudo o que lhe ocorreria (...)]” (Le Livre de Sibylle, vv. 81-84) (Le livre de 

Sibylle, atribuído a Philippe de Thaon, BnF ms. fr. 25407, fol. 161 e ss.). O Ancien Français é mais econômico 

e, tal como o Moyen Français mais tarde, não registra vision, avision, veement [termos ligados à visão e, mais 

particularmente, à  visão sobrenatural] como sinônimos de songe [sonho]. Para o galo-romano e os dialetos oïl 

e provençal, ver o verbete somnium no FEW (Französisches Etymologisches Wörterbuch), XII, pp. 90-92, no 

website do laboratório ATILF (do CNRS): Disponível em: https://lecteur-few.atilf.fr. Acesso em 09 mar. 2023. 

O Ancien Français atesta “resver” como uma “caminhada alegre e sem compromisso” ou como uma forma de 

“delírio” (Godefroy, Dictionnaire de l’Ancien Français, VII, p. 134) – neste caso, derivado do galo-romano 

“*reexvagus”, com o sentido de herumirren [andar por aí] (FEW, X, pp. 184-187). A forma “rêve” com sentido 

propriamente onírico é tardia em francês, aparecendo apenas na segunda metade do século XVII e mais 

particularmente em textos técnicos e filosóficos: “Rêver, au sens d’avoir pendant le sommeil l’esprit occupé à 

des images, à des actions identifiables ou confuses, est un mot neuf. Il n’a commencé à s’imposer qu’à partir 

des années 1650. Descartes note ‘faire des rêves en dormant’ (1649) et Pascal écrit dans une acception tout à 

fait moderne : ‘Il me semble que je rêve’ (1656). Alors que dans la tragédie classique, jusqu’à Racine et même 

au-delà, les héros continuent à songer, dans la prose des philosophes et des moralistes on  commence à rêver” 

(FABRE, Daniel. “Rever. Le mot, la  chose, l’histoire”. In: Terrain. Anthropologie & Sciences Humaines, 26 

(1996), pp. 69-92, cit. p. 69). Não consegui uma cópia, mas é muito citada a tese: KRESS, Nicole. L’Évolution 

sémantique de rêver et songer jusqu’à la fin du XVIIe siècle . Strasbourg, 1970. 



26 

 

Em alemão, a forma troum (que traduz o latim somnium) é atestada desde o 

Althochdeutsch29. Nas passagens oníricas da Bíblia, a primeira tradução impressa em 

alemão, de Johannes Mentelin (1466), embora pertença à época do Frühneuhochdeutsche, é 

na verdade a impressão de uma tradução manuscrita muito mais antiga, de 1350 (logo, da 

época do Mittelhochdeutsch), e, aparentemente, evita o uso do termo “troum”30. No entanto, 

Traum (Troͤum etc.) já é estável no Frühneuhochdeutsche: aparece diversas vezes na Bíblia 

(1545) e no Septembertestament (1522), de Lutero31. O mesmo substantivo é empregado na 

primeira tradução (incompleta) alemã da Onirocrítica, por Walther Hermann Ryff, em 

154032. Mas a clássica tradução oitocentista de Friedrich Krauss da Onirocrítica marcou a 

diferença entre ἐνύπνιον e ὄνειρος com Traum [sonho] e Traumgesicht [visão de sonho], 

respectivamente33.  

O inglês atual usa ordinariamente dream, to dream, mas esta forma (no sentido de 

sonhar) só se estabelece no Late Middle English34. O Somniale Danielis atesta o vocábulo 

 
29 KÖBLER, Gerhard. Althochdeutsches Wörterbuch. Disponível em: 

http://www.koeblergerhard.de/ahdwbhin.html. Acesso em: 13 mar. 2023. 
30 A Bíblia de Mentelin é pouco interpretativa, traduzindo o texto latino termo a termo; justamente por conta 

disso, porém, pôde ser aproveitada mais de um século depois da sua tradução manuscrita. M as, aparentemente, 

ela evita usar o termo “sonho” em diversas passagens atestadas como somnium nas versões da Vetus Latina e 

na primitiva Vulgata (p.ex., Codex Amiatinus, sec. VII d.C.). Por exemplo, em Mateus, 2:12, a Bíblia de 

Mentelin traduz somnio pela expressão “im schlaff”: “Vnd sy entfingen antwurt im schlaff das sy nit widerlegten 

zů Herodes: wann durch ein andern wege kerten sy wider in ire lant  [Sendo por divina advertência prevenidos 

durante o sono para não voltarem à presença de Herodes, então regressaram por outro caminho a sua terra]” 

(fol. 319v, col. 1). Ver a tradução de Lutero, para essa mesma passagem, na nota seguinte. 
31 Lutero, que é um representante do Frühneuhochdeutsch [Primeiro Novo Alto Alemão], usará Traum para 

ambos os termos (ἐνύπνιον e ὄναρ). É com esse substantivo (o que é relevante, uma vez que ele e Melanchton 

usaram manuscritos gregos editados por Erasmo como fontes da sua tradução) que ele verte ἐνύπνιον em um 

trecho de Daniel: “Im zweiten Jahr des Reiches Nebukadnezars hatte Nebukadnezar einen Traum (...) [No  

segundo ano do reinado de Nabucodonosor, teve Nabucodonosor um sonho (...)]” (Daniel, 2:1); e também 

como ele traduz ὄναρ em uma passagem de Mateus: “Unnd gott bevahl yhn ym trawm / das sie sich nitt sollten 

widder zu Herodes lencken/ und zogen durch eynen andern weg wydder yñ yhr land. [Sendo por divina 

advertência prevenidos em sonho para não voltarem à presença de Herodes, regressaram por outro caminho a 

sua terra]” (Mateus, 2:12) (Transcrição alemã de Das Newe Testament Deutzsch [Septembertestament]. 

Vuittemberg, 1522). 
32 Warhafftige/ ge||wisse/ vnd vnbetrüg=||liche vnderweisung/ wie alle || Troͤum/ Erscheinungen/ vnnd 

Naͤchtliche ge=||sicht/ die vns von der seelen (...) || eingebildt vnd fürbracht wer||den/ wie solche natürlich vnd 

recht erklaͤrt/ vnnd || außgelegt werden sollen (...) || Newlich durch M. Gualtherum H. Ryff || inn truck 

verordnet.|| (...) || Anno. M. D. XL. || [cólofon:] Getruckt zů Straßburg bey Bal=||thassar Beck. ||  
33 “Es unterscheidet sich das Traumgesicht [ὄνειρος] vom Träume [ἐνύπνιον] dadurch, daß jenes die Zukunft 

voraussagt, dieser die Gegenwart andeutet .” (I, 1, 1) (ARTEMIDOR VON DALDIS. Traumbuch. Trad. 

Friedrich Krauss [1881]. Basel/Stuttgart: Schwabe & Co., 1965, pp. 21-22). 
34 O Old English (Anglo-Saxão) não possui um termo atestado para “sonho”: “drēm (nom.) 2. A blend of OE 

drēam joy, etc. & ON (cp. OI draumr: a dream). Although OE drēam in the sense ‘dream’ is not attested, this 

meaning may have existed” (Middle English Compendium, Michigan University: Disponível em: 

https://quod.lib.umich.edu/m/middle-english-dictionary; Acesso em: 09 mar. 2023). Segundo o Dictionary of 

Old English (DOE, Universidade de Toronto), o termo drēam (cerca de 225 ocorrências nos documentos da 

época) tem antes o sentido de “júbilo”, “diversão”, “folguedo”, “festa com música”, enfim todo o conjunto dos 

 



27 

 

(dream = sonho) na virada dos séculos XIV-XV35. O tratado sobre os sonhos de Thomas Hill 

(1567), baseado na narrativa onírica veterotestamentária de José no Egito (Gênesis, 37 e ss.), 

atesta a mesma forma36. A primeira tradução inglesa (incompleta) da Onirocrítica, de Robert 

Wood, de 1644, é já tardia em relação à recepção renascentista europeia, e utiliza dream em 

todos os casos37. Esse problema foi suprimido, nas traduções recentes, através da 

transliteração38. 

Em italiano, sogno (com o sentido de “visione mentale che si ha durante il sonno, 

cui si attribuisce talvolta capacità profetica o premonitrice”39), já aparece em diversos 

manuscritos no século XIII40. A primeira tradução da Onirocrítica é de Pietro Lauro 

 
prazeres terrenos, mas não de “sonho”, como mostra esse trecho do poema anglo -saxão sobre a vida de São 

Guthlac of Crowland: “Se bið gefeana fægrast | þonne hy æt frymðe gemetað, | engel ond seo eadge sawl! | 

Ofgiefeþ hio þas eorþan wynne, | forlæteð þas lænan dreamas, | ond hio wiþ þam lice gedæleð. [Haverá a mais 

bela das alegrias | quando eles se encontrarem no início, | um anjo e uma alma abençoada! | Quando ela desistir 

dessa alegria terrena | e abandonar esses prazeres emprestados, | quando ela se separar de seu corpo.]” (Saint 

Guthlac A, vv. 1-3) (GOLLANCZ, Israel (ed.). The Exeter Book. Part I. Poems I-VIII. London: Paul Kegan, 

Trench, Trübner & Co., 1895, p. 104; vertido para o português a partir da tradução inglesa de Aaron Hostetter, 

Rutgers University-Camden (NJ): The Old English Narrative Poetry Project  Disponível em: 

https://oldenglishpoetry.camden.rutgers.edu. Acesso em 9 mar. 2023). Segundo Stratmann & Bradley, o verbo 

drēmen no Middle English ainda tem, basicamente o mesmo sentido do Old English (“be joyful”). Cf. 

STRATMANN, Francis; BRADLEY, Henry. A Middle-English Dictionary. Oxford: Clarendon Press, 1931, p. 

175. O drem (no sentido de “sonho”) que aparece no Late Middle English, derivado do draumr (“sonho”) do 

Antigo Nórdico, tem antes, portanto, raiz proto-germânica. 
35 O Somniale Danielis, o único livro de sonhos realmente lido pelo medievo latino, um manual em forma de 

glossário, atribuído apocrifamente ao profeta Daniel, e copiado por volta de 1400 em Late Middle English 

(com rubricas e entradas em latim), é um exemplo. No incipit, lê-se: “Here begynnen the interpretacions of 

Daniel the Prophete to hym shewid in babilone be the holy gost of mennys dremys in slepyng ”, sendo “dremys” 

o termo que traduz o latim “somnia”. Ver FISCHER, Steven. The Complete Medieval Dreambook. A 

Multilingual, Alphabetical Somnia Danielis Collation . Bern/Frankfurt am Main: Peter Lang., 1982; 

CAPPOZZO, Valerio. Dizionario dei sogni nel Medioevo. Il Somniale Danielis in manoscritti letterari. 

Firenze: Leo S. Olschki, 2018. 
36 HILL, Thomas. A little treatise of the interpretation of dreams, fathered on Joseph . London: William 

Copland, 1567. No incipit (fol. 2v), lê-se: “Here beginneth the treatise/ of Dreames”. 
37 The interpretation of dreams digested into five books by that ancient and excellent philosopher, Artimedorus 

/ compiled by him in Greek, and translated afterwards into the Latine, the Italian, the French, and Spanish 

tongues, and now more exactly rendered into English (...) || London: Printed by Bernard Alsop, 1644. 
38 A tradução de Robert White (inicialmente publicada na sua tradução/tese de 1971, republicada em livro um 

pouco mais tarde) resolve o problema apenas transliterando o original: “Oneiros  differs from enhypnion in that 

the first indicates a future state of affairs, while the other indicates a present state of affairs” 

(ARTEMIDORUS. The Interpretation of Dreams. Oneirocritica . New Jersey: Noyes Press, 1975, p. 14). A 

edição crítica de Harris-McCoy usa a mesma solução: “For the oneiros differs from the enhypnion insofar as 

it is characteristic of the former to be significant of things in the future, and of the latter to be significant of 

things in the present.” (ARTEMIDORUS, Oneirocrotica. Trad. Daniel Harris-McCoy. Oxford: Oxford 

University Press, 2012, p. 47). E também a recente tradução de Martin Hammond: “An oneiros differs from an 

enhypnion in that the significance of the former relates to future events, and of the latter to present events” 

(ARTEMIDORUS. The Interpretation of Dreams. A new translation by Martin Hammond. Oxford: Oxford 

University Press, 2020, p. 4). 
39 Tesoro della Lingua Italiana delle Origini  (TLIO), Disponível em: http://tlio.ovi.cnr.it. Acesso em: 13 mar. 

2023. 
40 Como nos Fiori di filosafi (~1271-75): “Narrare il sogno è d’uomo isvegliato, confessare i suoi vizii è 

mostramento di salute [Narrar o sonho, é do homem desperto; confessar seus vícios, é demonstração de saúde]” 

 



28 

 

Modonese, em 1542, que, acompanhando os modelos latinos, traduz ὄνειρος por sogno e 

ἐνύπνιον por insogno41 – estratégia que não foi seguida pelas traduções italianas nossas 

contemporâneas, que preferem as formas compostas42. E, em espanhol, as traduções têm um 

problema suplementar, uma vez que sueño é tanto o “sono” quanto a “narrativa onírica”43.  

A única edição em português completa da Onirocrítica (traduzida a partir do texto 

francês de Festugière) indicou a diferença a partir dos adjetivos “onírico” e “simples”44. 

Outra tradução mais recente, em português, não aponta o problema, pois traz apenas o texto 

do Livro V, onde a terminologia em uso nas edições em grego já é exclusivamente ὄνειρος45.  

Por conta desses problemas e nuances, é importante, para nós, fazer sempre a devida 

referência à terminologia original utilizada pelo mundo antigo, e o texto da tese vai indicá-

la sempre que necessário46. 

 

 

 

 

 
(Fiori di filosafi, XXIV, Seneca, 223-224) (Fiori e vita di filosafi e d’altri savi e d’imperatori . Edizione critica 

a cura di Alfonso D’Agostino. Firenze: La Nuova Italia, 1979, p. 193). Trata -se de uma frase retirada das 

Cartas a Lucílio: “(...) somnium narrare vigilantis est, et vitia sua confiteri sanitatis indicium est.” (Sêneca, 

Cartas a Lucílio, LIII, 8) (L. Annaei Senecae ad Lvcilivm epistvlae morales. Leighton D. Reynolds (ed.). 

Oxford: Clarendon Press, 1965, Vol. 1, pp. 141-142). 
41 Não pude consultar a edição de 1542, mas, na edição de 1547, lê -se: “(...) percioche tra sogno 

[ὄνειρος/somnium], & insogno [ἐνύπνιον/insomnium] tale è la differenza, che quello significa le cose che 

hanno avenire, & questo le presenti (...) [porque entre sonho=somnium e sonho=insomnium tal é a diferença: 

que aquele significa as coisas que vão acontecer, e este, o presente]” (ARTEMIDORO || DALDIANO 

PHILOSOPHO || ECCELLENTISSIMO, || DELL’INTERPRETATIONE || de sogni novamente di Greco in 

vol=|| gare tradotto per Pietro || Lauro Modonese. || [brasão] || Com Gratia & Privilegio. || In Vinegia Appresso 

Gabriel || Giolito de Ferrari. || MDXLVII. || (p. 2). 
42 Em uma versão italiana recente, o tradutor chama de “visione onírica” o termo ἐνύπνιον (onde normalmente 

esperaríamos a tradução de ὄνειρος) e traduziu ὄνειρος (a “visão onírica”) por “sogno”, mas a questão lexical 

continua basicamente a mesma: “Il sogno [ὄνειρος], si distingue dalla visione onirica  [ἐνύπνιον], in quanto il 

primo è un indizio di ciò che accadrà, la seconda di ciò che esiste al momento ” (ARTEMIDORO. Il Libro dei 

Sogni. Trad. Dario del Corno. Milano: Adelphi, 1988, p. 5). 
43 “(…) el vocablo ‘sueño’ en castellano resulta ambiguo puesto que significa tanto el acto de dormir como 

las especies o sucesos [relatos] que se originan en el sujeto durante el estado de reposo fisiológico”. Donde: 

“La visión onírica [ὄνειρος] se distingue del ensueño [ἐνύπνιον] en que la primera, cuando se produce, es un 

indicio de lo que acontecerá, y el segundo de lo que existe en el presente”. (ARTEMIDORO. Intepretación de 

los Sueños. Trad. Elisa Ruiz García. Madrid: Gredos, 1989, p. 72-73). 
44 “O sonho onírico [ὄνειρος] difere do sonho simples [ἐνύπνιον] porque o primeiro significa o futuro e o 

segundo as coisas presentes” (ARTEMIDORO. Sobre a Interpretação dos Sonhos. Trad. Eliana Aguiar. Rio 

de Janeiro: Zahar, 2009, p. 21). 
45 ARTEMIDORO. Oneirokritika de Artemidoro de Daldis (séc. II d.C.). Livros de análise de sonhos. Livro 

V. Trad. Anise de A. G. D’Orange Ferreira. São Paulo: Cultura Acadêmica (UNESP), 2014. 
46 No caso das coleções dos Papiros Gregos Mágicos (ver a definição e a discussão no capítulo 3), entre os dois 

lemmata principais, ἐνύπνιον não é usado em nenhuma ocasião, apenas ὄνειρος – o que evidentemente reforça 

seu circuito semântico particular, e mostra que a centralidade desse termo é partilhada tanto pelas práticas 

mágicas quanto pelas oniromancias e tratados filosóficos. 



29 

 

2.2 Uma distinção fundamental: dia e noite 

 

2.2.1 Dia 

 

Necessariamente ligado ao sono, o sonho é um acontecimento eminentemente 

noturno, e, como tal, partilha de algumas das diretrizes culturais que os associam (tanto o 

sono quanto o sonho) aos perigos intrínsecos à noite e a seus mistérios47. Seu oposto (a vigília 

e a atividade diurna), evidentemente, conserva seu próprio conjunto de questões (das práticas 

que definem a sociabilidade quotidiana, o trabalho, o lazer etc., até as disfunções que põem 

em xeque a estabilidade do indivíduo e da comunidade, como a doença, a loucura, a guerra 

e assim por diante): não obstante, do ponto de vista das narrativas, o dia nunca foi visto como 

um “problema”, apenas a noite traz consigo a série de distúrbios, muitas vezes preternaturais, 

que é contraposta à normatividade natural do dia. Por conta disso, é surpreendente que a 

Antiguidade grega pré-clássica não tenha dado ao elemento luminoso a mesma posição 

mitológica de destaque dados por seus vizinhos ou mesmo pela cultura grega posterior48.  

Evidentemente, Helios é uma divindade que existe no panteão grego, e que adquire 

importância crescente a partir da época helenística, ganhando terreno no Império Romano 

até a Antiguidade Tardia (como veremos abaixo)49. Seguindo-se a genealogia proposta na 

 
47 RAMNOUX, Clémence. La nuit et les enfants de la nuit dans la tradition grecque . Paris: Flammarion, 1959; 

MELBIN, Murray. “Night as Frontier”. In: American Sociological Review, Vol. 43, nº 1 (Feb., 1978), pp. 3-

22; EKIRCH, Roger. At Day’s Close: Night in Times Past. New York: W. W. Norton, 2005; OGDEN, Daniel. 

Night’s Black Agents: Witches, Wizards, and the Dead in the Ancient World. London/New York: Hambledon 

Continuum, 2008; GALINIER, Jacques et alii. “Anthropology of the Night. Cross-Disciplinary  

Investigations”. In: Current Anthropology, Vol. 51, nº 6 (Dec. 2010), pp. 819-847; GRANGER, Clara. “La 

représentation de la Nuit dans l’Antiquité grecque: fondements, spécificités, significations”. In: Bollettino della 

Società Geografica Italiana . Serie 14, 1(2) (2018), pp. 43-51; GONLIN, Nancy; NOWELL, April (eds.). 

Archaeology of the Night: Life after Dark in Ancient World . Boulder: University Press of Colorado, 2018; 

PIRENNE-DELFORGE, Vinciane. “Nyx est, elle aussi, une divinité. La Nuit dans les mythes et les cultes 

grecs”. In: CHANIOTIS, Angelos; DERRON, Pascale (ed.). La Nuit: imaginaire et réalités nocturnes dans le 

monde gréco-romain. Geneva: Fondation Hardt, 2018. [Entretiens sur l’antiquité classique, 64 ], pp. 131-171; 

KER, James; WESSELS, Antje (eds.). The Values of Nighttime in Classical Antiquity: Between Dusk and 

Dawn. Leiden: Brill, 2020. 
48 GRANGER (2018), p. 43. 
49 “Helios worship was essentially a product of the Hellenistic age, linked, perhaps, to the general spread of 

cosmic and astral beliefs at the time of Alexander. The god was held in special veneration in Hellenistic Egypt, 

where he was identified with the a ge-old Egyptian sun-god in his various manifestations. Helios-Serapis was 

but one of the multiple synchretistic aspects under which the worship of Helios was propagated by the 

Ptolemaic dynasty, who saw in the divinity a means of uniting the two ethnic elements of their kingdom in the 

name of a common religion. Not until Roman times, however, and more specifically at the time of the soldier 

emperors, was Helios elevated to the rank of a universal deity and worshipped throughout the entire orbis 

terrarum. The god’s Egyptian affiliations were never forgotten, and Sol, as the Romans called him, continued 

to be associated with Egypt down to the end of antiquity” (HOFFMANN, Herbert. “Helios”. In: Journal of the 

American Research Center in Egypt, Vol. 2 (1963), pp. 117-124, cit. p. 117). 



30 

 

Teogonia, Helios, irmão de Selene e Eos, é filho de Hyperion com sua irmã Theia50. 

Hyperion é um dos doze Titãs, filhos de Gaia e Urano, e foi um dos revoltosos no complô 

que resultou na castração de Urano51. Posteriormente, juntamente com os outros Titãs, 

Hyperion foi confinado ao Tártaro por Zeus, após os dez anos da Titanomaquia52. A mais 

antiga atestação de seu filho, Helios (com a função de “testemunha dos pactos” – 

relativizada, no entanto, pois esta função é também compartilhada na mesma cena com Zeus, 

com os rios, a terra e “aquele dos infernos”), está na Ilíada53. Na Teogonia de Hesíodo e no 

Hino Homérico a Deméter, Hyperion é claramente distinto de seu filho54 – mas, em outras 

passagens de Homero, Helios é equivalente a Hyperion55.  

Na época homérica, assim como Noite e Lua são entidades obviamente diferentes, 

há uma distinção, talvez para nós menos óbvia, entre Dia e Sol: seguindo-se o texto 

hesiódico, embora Helios e Selene sejam irmãos (filhos de Hyperion), o Dia não é filho de 

Hyperion nem de Helios, mas da Noite – o que está de acordo com outras posições 

mitológicas muito difundidas, que colocam a escuridão e o Caos como formas anteriores da 

criação do mundo56. Assim, do ponto de vista cosmogônico, a Noite e o Dia, descendentes 

direta ou de segunda ordem dos deuses primordiais, sendo anteriores aos Titãs, têm 

 
50 Hesíodo, Teogonia, 371 e ss. 
51 Hesíodo, Teogonia, 154 e ss. 
52 Hesíodo, Teogonia, 630 e ss. 
53 “No meio deles elevou o Atrida as mãos e assim rezou: | ‘Zeus pai que reges do Ida, gloriosíssimo, máximo! 

| E tu, ó Sol, que tudo vês e tudo ouves! | E vós, ó rios, e tu, Terra! E vós que nos infernos | vos vingais dos 

homens mortos, que com perjúrio juraram! | Sede vós testemunhas, vigiai os leais sacrifícios!’” (Ilíada, III, 

275-280) (Trad. Frederico Lourenço). 
54 Hesíodo, Teogonia, 132-134; e também vv. 371-374. Depois de nove dias sem saber o paradeiro de sua filha 

Perséfone, Deméter recorre a Helios, “que observa os deuses e os homens”: “Helios, (...) [69] tu, que sobre toda 

a terra e ao longo do mar | olhas do alto do ar divino com teus raios, | dize-me verdadeiramente se de alguma 

forma [a] viste | (...) [74] O filho de Hipérion respondeu-lhe (...) [79] Zeus (...) | a deu a Hades para ser chamada 

de jovem esposa” (Hino Homérico a Deméter, 50 e ss.) (Hinos Homéricos. Edição e organização Wilson Alves 

Ribeiro Jr. São Paulo: UNESP, 2010, pp. 232-234). 
55 Ilíada, VIII, 480: “que nem com os raios de Hipérion, o Sol, se deleitam”; Odisseia, I, 7 -9: “Pereceram 

devidos às suas próprias loucuras, | tolos, que o gado de Hipérion, o Sol, | comeram; e este lhes negou o dia do 

regresso”; Odisseia, XII, 131-134: “(...) e são deusas as suas pastoras, | Ninfas de belos cabelos, Faetusa e 

Lampécia, | que a divina Neera deu à luz para Hipérion, o Sol.” (Trads. Frederico Lourenço).  
56 Em Hesíodo (Teogonia, 116 e ss.), o Dia [Ἡμέρα] e seu irmão, Luz/Éther [Αἰθήρ], nascem do consórcio da 

Noite [Νύξ] (filha do Caos) e da Escuridão [Ἔρεβος]. Ovídio dirá: “Antes do mar e da terra, e do céu que tudo 

cobre, | era uniforme em todo o orbe o aspecto da natureza, | à qual chamaram Caos: massa confusa e informe, 

| apenas peso inerte, amálgama discordante | de elementos mal unidos. | Nenhum Titã dava ainda luz [lumina] 

ao mundo, | nem Febe, em quarto crescente, refazia novos cornos, | nem a terra, em seu peso equilibrada, | 

estava suspensa no ar que a envolve, | nem Anfitrite estendera seus braços ao longos das praias. | Lá onde 

havia terra, aí mar havia e ar. | Assim, a terra era instável, inavegável o mar, o ar privado de luz [lucis]. (...)”  

(Ovídio, Metamorfoses, I, 5-17). (Trad. Domingos Lucas Dias). Para os mitos cosmogônicos e a escuridão 

primordial, ver LEEMING, David. Creation Myths of the World. An Encyclopedia . 2 Vols. Santa Barbara 

(CA): ABC Clio, 2010 [2nd ed]. 



31 

 

importância significativamente maior que o Sol e a Lua; e, entre ambas as divindades, Noite 

e Dia, esta última é cosmogonicamente sem importância em Hesíodo57.  

Neste ponto, as narrativas pré-clássicas gregas diferem de várias teogonias e 

cosmologias anteriores da Eurásia e do norte da África, que dotam o Sol de um lugar bem 

mais destacado no quadro das hierarquias divinas58. Entre elas, se destacam narrativas 

mitológicas egípcias, sumérias, acadianas, hititas, assírias, babilônias, entre outras59. Na 

verdade, não apenas os homéricos, mas os gregos da época clássica, de um modo geral, 

também diferem, nesse aspecto, de variados povos vizinhos: dos primitivos habitantes do 

Lácio60; dos sírios, dos fenícios e de outros habitantes do Mediterrâneo61. E o sol será muito 

 
57 Teogonia, 116 e ss., somada a uma outra passagem em que reforça a filiação do Dia em relação à Noite 

(Teogonia, 748 e ss.), são as únicas menções à linhagem cosmogônica do Dia na Teogonia. 
58 A ubiquidade dos cultos solares (inicialmente proposta pelos primeiros trabalhos oitocentistas de mitologia 

comparada) foi criticada já pela Antropologia dos anos 1870. Mas a solarização (o Sol situado no topo do 

panteão divino), como sustentou Eliade, é um fenômeno que não se restringe aos relatos cosmogônicos em si, 

estando muitas vezes enviesada na condição de lugar-comum, sob condições nem sempre “transparentes para 

um espírito ocidental moderno” (melhor seria dizer, para o observador ocidental dessas narrativas). Cf. 

ELIADE, Mircea. Tratado de História das Religiões (original francês, Traité d’histoire des religions, 1949). 

São Paulo: Martins Fontes, 2008, cap. III, O Sol e os cultos solares. É sempre necessário cuidar para que essas 

interpretações, demasiado comprometidas com uma ideia de que o religioso é naturalmente humano (enquanto 

algo que, de alguma forma, pertence à psique, por exemplo), contaminem algumas boas ideias e a erudição 

concreta presentes nas obras desses eruditos que compõem o campo da fenomenologia da religião.  
59 O Novo-Império egípcio (~1550 a.C.-1069 a.C.), contemporâneo ao Linear B, viu nascer uma teologia solar 

na XVIII dinastia, após a chamada Revolução de Amarna, durante o reinado de Akhenaton (1375 -1350 a.C.). 

Até então, Ra, a divindade solar egípcia, uma das mais importantes e atestada desde a V Dinastia (~ sec. XXV-

XXIV a.C.), dividia um panteão politeísta e era geralmente objeto de culto, sobretudo em Iunu (a futura 

Heliopolis dos ptolomeus): o obelisco do templo Ra -Aton, que ainda pode ser visto nas imediações do Cairo, 

foi erguido no Médio-Império por Senusret I (~1971-1926 a.C., XII Dinastia). Fundido a Amon, tornou-se 

Amon-Ra no Novo Império, até Akhenaton substituí-lo por Aton, o disco solar, elevado então à categoria 

monoteísta de deus único e supremo. Ver HORNUNG, Erik. Akhenaten and the Religion of Light  (origina l 

alemão, Echnaton: die Religion des Lichtes [1995]). Ithaca (NY): Cornell University Press, 1999; 

HOFFMEIER, James. Akhenaten and the Origins of Monotheism. Oxford: Oxford University Press, 2015. Para 

a Mesopotâmia em geral, ver Roberts, J. The Earliest Semitic Pantheon. A Study of the Semitic Deities Attested 

in Mesopotamia before Ur III. Baltimore: John Hopkins University Press, 1972. Para os hititas, ver 

BECKMAN, Gary. “Šamaš among the Hittites”. In: VAN EGMOND W.S.; VAN SOLDT, W.H. (eds). Theory 

and Practice of Knowledge Transfer. Studies in School Education in the Ancient Near East and Beyond . 

Leiden: Nederlands Instituut voor het Nabije Oosten, 2012, pp. 129-136. Para os hebreus, ver TAYLOR, Glen. 

Yahweh and the Sun: Biblical and Archaeological Evidence for Sun Worship in Ancient Israel . Sheffield: JSOT 

Press, 1993. 
60 Segundo as fontes antigas, o Sol aparece de modo divinizado desde a época arcaica romana: Varrão atribuía 

ao lendário rei sabino Titus Tatius ter dado ao sol o papel de regulador das estações (cf. Varrão, Língua Latina, 

V, 74). O 11 de dezembro era a festa do Sol Indiges. “En outre Varron présente le culte du soleil comme un 

culte gentilice des Aurelii avec son lieu sacré, le pulvinar Solis sur le Quirinal. On peut aussi noter l’existence 

de sacerdotes Solis et Lunae à Ostie, au Ier siècle ap. J.-C. ; il n’est pas inconnu à Rome même alors. Mais il 

est évident que le Sol du IIIe siècle n’est plus le même ne serait-ce que par la rupture avec la Lune. Mais, plus 

encore, le IIIe siècle est celui de la proclamation officielle du rôle éminent de Sol” (MARTIN, Jean-Pierre. 

“Sol Invictus: des Sevères à la Tétrarchie d’après les monnaies”. In: Cahiers du Centre Gustave Glotz, Vol. 11 

(2000), pp. 297-30, cit. p. 297). 
61 SEYRIG, Henri. “Le culte du Soleil en Syrie à l’époque romaine” In: Syria 48 (1971), pp. 337-373; 

BONNET, Corinne. “Le dieu solaire Shamash dans le monde phénico -punique”. In: Studi epigrafici e 

linguistici sul Vicino Oriente antico , 6 (1989), pp. 97-115; e, sobretudo, AZIZE, Joseph. The Phoenician Solar 

Theology. Piscataway (NJ): Gorgias Press, 2005.  



32 

 

importante a partir da época helenística: na deificação de Alexandre Magno62, e, logo depois, 

através dos impérios formados por seus diádocos63; e também para os romanos da época dos 

“sincretismos” imperiais, sobretudo no século III d.C., que valorizaram o disco solar (o Sol 

Invictus) como uma divindade autônoma, de caráter monoteísta64.  

A relação com o sol parece ter sido, entre os gregos da época pré-clássica e clássica, 

essencialmente “respeitosa”65, às vezes com utilidade institucional (invocado como 

testemunha nos juramentos), mas não necessariamente cerimonial66. Enquanto testemunha 

 
62 A proskynesis, prostração diante do rei, signo imediato do culto à sua personalidade sagrada, é relatada nas 

fontes antigas como sendo parte do cerimonial real dos persas – logo, imediatamente estendida a Alexandre 

enquanto conquistador do Egito (até então sob domínio persa). Cf. CHOKSY, Jamsheed.  “Gesture in Ancient 

Iran and Central Asia II: Proskynesis and the Bent Forefinger”. In: Bulletin of the Asia Institute, New Series, 

Vol. 4 (1990) [In honor of Richard Nelson Frye: Aspects of Iranian Culture], pp. 201 -207. Segundo as fontes, 

parece que Alexandre teria instigado todo o seu staff a  esse cerimonial, mas encontrou resistência da parte dos 

macedônios. Cf. BOWDEN, Hugh. “On Kissing and Making Up: Court Protocol and Historiography in 

Alexander The Great’s Experiment with Proskynesis”. In: Bulletin of the Institute of Classical Studies, Vol. 

56, nº 2 (2013), pp. 55-77. Os egípcios autóctones, no entanto, foram mais longe e consagraram Alexandre 

como filho de Ammon-Ra (sol) – que era a correlação genética natural dada pelos egípcios aos faraós. Já o 

culto cívico a Alexandre é atestado a partir de Ptolomeu I Soter e vai até o século I a .C.. Ver ROBINSON Jr, 

Charles. “Alexander’s Deification”. In: The American Journal of Philology, Vol. 64, nº 3 (1943), pp. 286-301; 

e sobretudo BADIAN, Ernst. “The deification of Alexander the Great”. In: DELL, Harry. (ed.). Ancient 

Macedonian Studies in Honour of Charles F. Edson . Thessaloniki: Institute for Balkan Studies, 1981, pp. 27-

71. Reprint in BADIAN, Ernst. Collected papers on Alexander the Great . London: Routledge, 2012, pp. 244-

281. 
63 Serapis (Sarapis), uma deidade ctônica originalmente cultuada em Memphis, no Egito, foi totalmente 

reformulada como divindade solar por Ptolomeu I Soter e introduzida artificialmente, com fins políticos, em 

seu reino, com centro de culto em Alexandria (o Serapeum da cidade sendo seu templo principal). Ver 

STAMBAUGH, John. Sarapis under the Early Ptolemies. Leiden: Brill, 1972; HORNBOSTEL, Wilhelm . 

Sarapis. Studien zur Überlieferungsgeschichte, den Erscheinungsformen und Wandlungen der Gestalt eines 

Gottes. Leiden: Brill, 1973; TAKÁCS, Sarolta. Isis and Sarapis in the Roman world . Leiden: Brill, 1994; 

BORGEAUD, Philippe; VOLOKHINE, Youri. “La formation de la légende de Sarapis. Une approche 

transculturelle”. In: Archiv für Religionsgeschichte. 2. Band, Heft 1 (2000), pp. 37-76; EIDINOW, Esther. 

“Sarapis at Alexandria: The Creation and Destruction of a Religious ‘Public’”. In: DANA, Madalina; 

SAVALLI-LESTRADE, Ivana (eds.). La cité interconnectée dans le monde gréco-romain (IVe siècle a.C.- IVe 

siècle p.C.). Pessac: Ausonius, 2019, pp. 183-204. 
64 O panteão romano mudará substancialmente com incorporação (em 218 d.C.) da divindade solar síria 

Heliogábalo no breve reinado do imperador homônimo Heliogábalo, e sobretudo na reformulação geral 

imposta pelo imperador Aureliano, em 25 de dezembro de 274 d .C., que instaurou o culto monoteísta do Sol 

Invictus como religião oficial no Império. Será a última grande reformulação da religião oficial romana até 

Constantino I e sua conversão ao cristianismo em 312 d.C. Ver ALTHEIM, Franz. Der unbesiegte Gott. 

Heidentum und Christentum. Hamburg: Rowolt, 1957; HALSBERGHE, Gaston. The Cult of Sol Invictus. 

Leiden: Brill, 1972; HIJMANS, Steven. “Temples and Priests of Sol in the City of Rome”. In: Mouseion: 

Journal of the Classical Association of Canada , Vol. 10, nº 3, 2010, LIV-Series III, pp. 381-427; SALZMAN, 

Michele. “A new ‘topography of devotion’. Aurelian and Solar worship in Rome”. In: LÄTZER-LASAR 

Asuman; URCIUOLI, Emiliano (eds.). Urban Religion in Late Antiquity. Berlin: De Gruyter, 2020, pp. 149-

167. 
65 “Tenho muito respeito [αἰδέομαι] por Hélio e pelas outras deidades | por ti eu tenho amor e desse aí tenho 

cisma. (...)” (Hino a Hermes, vv. 381-382) (Hinos Homéricos. Edição e organização Wilson Alves Ribeiro Jr. 

São Paulo: UNESP, 2010, pp. 436-437). 
66 “As all-seeing, Helios would be usually invoked in oaths and, would be called upon to witness the 

enfranchisement of a slave, which would naturally take place under his ken; and these religious acts do not 

necessarily imply an anthropomorphic conception of the divinity.” (FARNELL, Lewis. The Cults of the Greek 

 



33 

 

dos atos humanos, Helios é invocado muito cedo na cultura grega – mas, nesta condição, ele 

vem frequentemente acompanhado de outros deuses67. Esse uso eminentemente 

testemunhal, e não como instrumento efetivo de vingança ou punição para os humanos, 

demonstra, de certa forma, sua impotência em relação aos outros deuses do panteão68. 

Alguns comentadores observam que, sendo um deus cujo nome (Sol) é coincidente com o 

do objeto da physis que o representa (sol), careceria propriamente de uma personalidade 

(Persönlichkeit) divina – o que seria mais um signo de sua baixa penetração na perspectiva 

cultual69.  

Além disso, a presença do excessivo interesse por Helios (e por Selene) na época 

clássica (aparentemente entre a população não douta) parece ter sido entendida como uma 

influência estrangeira70. Sua associação com Apolo é posterior à época homérica, já no 

 
States. Vol. 5. Oxford: Clarendon Press, 1909, p. 418). Uma passagem da Ilíada mostra, no entanto, um 

sacrifício feito a Helios (ainda que não exclusivamente a ele): “Trazei dois carneiros, um branco e um negro, 

| para a Terra e para o Sol; e para Zeus traremos outro” (Ilíada, III, 103-104) (Trad. Frederico Lourenço). 
67 “Que saiba Zeus antes de tudo, mais sublime e melhor dos deuses, | e a Terra e o Sol e as Erínias, que 

debaixo da terra | se vingam dos homens que juram juramentos falsos, | que eu não pus a mão na donzela 

Briseida” (Ilíada, XIX, 258-261) (Trad. Frederico Lourenço). Outro exemplo mais recente no conhecido 

juramento de Querson (na atual Crimeia ucraniana) (sec. IV-III a.C.): “ὀμνύω Δία, Γᾶν, Ἅλιον, Παρθένον, | 

<θ>εοὺς Ὀλυμπίους καὶ Ὀλυμπίας | <κ>αὶ ἥρωας ὅσοι πόλιν καὶ χώραν | καὶ τείχη ἔχοντι τὰ Χερσονασι- | τᾶν· 

(...) [Eu juro por Zeus, Gaia, Helios, a  Virgem, os deuses e deusas do Olimpo, e os heróis que protegem a 

cidade, o território e os lugares fortificados dos quersonesos: (...)]”. (LATYSHEV, Vasilii (ed.). Inscriptiones 

Antiquae Orae Septentrionalis Ponti Euxini Graecae et  Latinae. Vol. 1. Inscriptiones Tyriae, Olbiae, 

Chersonesi Tauricae. St. Petersburg: Typis Academiae Imperialis Scientarum, 1916, p. 401, linhas 1 -5). Fac-

símile: <https://iospe.kcl.ac.uk/3.100.html> [cons. 21/03/2023]. Para o contexto, ver STOLBA, Vladimir. “The 

Oath of Chersonesos and the Chersonesean Economy in the Early Hellenistic Period”. In: ARCHIBALD, 

Zofia; DAVIES, John;  GABRIELSEN, Vincent (eds.). Making, Moving and Managing. The New World of 

Ancient Economies, 323-31 BC. Oxford: Oxbow Books, 2005, pp. 298-321; ver também WILLIAMSON, 

Christina. “As God is my witness. Civic oaths in ritual space as a means towards rational cooperation in the 

Hellenistic polis”. In: ALSTON, Richard; VAN NIJF, Onno; WILLIAMSON, Christina (ed s.). Cults, Creeds 

and Identities in the Greek City After the Classical Age . Leuven: Peeters, 2013, pp. 119-174. Por outro lado, 

“swearing by common gods such as Zeus, Gaea, and Helios emphasized the common ground between them .” 

(SOMMERSTEIN, Alan; BAYLISS, Andrew (eds.). Oath and State in Ancient Greece. Berlin: De Gruyter, 

2013, p. 323). 
68 WRIGHT, Francis Warren. Studies in Menander. Baltimore: The Waverly Press, 1911, pp. 40-41. 
69 NILSSON, Martin. Griechische Feste von religiöser Bedeutung. Leipzig: Teubner, 1906, p. 427. 
70 “A Lua e esse malandro do Sol conspiram contra vocês há muito tempo e traem a Grécia para favorecer os 

bárbaros.” (Aristófanes, A Paz, 406) (Trad. Mario da Gama Kury). Na Apologia, Sócrates se defende da 

acusação de “ateísmo” dando valor divino ao Sol e à Lua em acordo com as divindades aceitas pelos gregos, 

mas não necessariamente dizendo que as cultua: “[Meleto:] – O que afirmo é que não acreditas absolutamente 

na existência dos deuses. [Sócrates:] – Ó, admirável Méleto! Como podes dizer semelhante coisa? Então, não 

considero deuses nem o sol nem a lua, como o admitem os demais homens?  [Meleto:] – Não, senhores, juízes, 

por Zeus; ele ensina que o sol é uma pedra e que a lua é da terra. [Sócrates:] – É Anaxágoras que imaginas 

acusar, amigo Méleto. Fazes tão pouco caso dos presentes e os consideras ignorantes a ponto de não saberem 

que nos escritos de Anaxágoras de Clazómenas pululam proposições desse teor? ” (Platão, Apologia, 26c-26d) 

(Trad. Carlos Alberto Nunes). A doxografia de Anaxágoras que registra esse ensinamento encontra -se em 

Diógenes Laércio: “Anaxágoras sustentava que o sol é uma massa incandescente e maior que o Peloponeso, 

embora outros autores atribuam essa opinião a Tântalos; ele acrescentava que havia moradas na lua, e, além 

disso, colinas e ravinas.” (Diógenes Laércio, Vidas, II, 8) (Trad. Mario da Gama Kury). Deste modo, dando-

 



34 

 

século V a.C., mas “só se tornou canônica muito depois”71. De fato, o único lugar de culto 

dedicado especificamente a Helios (categoricamente atestado somente no final do século V 

a.C.) era em Rhodes – a cidade formada por sinecismo, na ilha homônima, entre Ialysos, 

Lindos e Cameiros, em 408 a.C. (segundo Diodoro Sículo)72. Aparentemente, não há, em 

seu culto rodiano, qualquer inclinação monoteísta, Helios (tal como Atena em relação a 

Atenas) sendo o patrono e protetor da cidade73. Mas as festas dedicadas a ele em Rhodes 

tinham fama entre os gregos: a Halieia (Ἁλίεια τὰ μεγάλα) era celebrada de quatro em quatro 

anos, comportando jogos, musicais e quando quadrigas, representando o sol, eram 

mergulhadas no mar74.  

 
se plausibilidade histórica à cena da Apologia, entendemos que “the average Athenian of the time of Sokrates 

could be startled and shocked by the views of Anaxagoras that the sun and the moon were not divine powers 

but mere material bodies.” (FARNELL, The Cult of the Greek States, Vol. 5, p. 418). 
71 PARKER, Robert. “Helios”. In: HORNBLOWER, Simon; SPAWFORTH, Antony (eds.). Oxford Classical 

Dictionary. Oxford: Oxford University Press, 2012 [4 th ed.], Vol. 1, p. 655. Parte da prosopografia sobre Helios 

desta seção foi investigada e incorporada a partir das sugestões bibliográficas de Parker neste artigo. Já no 

mundo helenístico, Calímaco (~ 310-240 a.C.) comenta, de passagem, a imperfeita “solarização” de Apolo em 

sua época, ao dizer que ainda há... “(...) οἵ νυ καὶ Ἀπόλλωνα παναρκέος Ἠελίοιο | χῶρι διατμήγουσι καὶ εὔποδα 

Δηωίνην | Ἀρτέμιδος [(...) aqueles que distinguem Apolo do arrogante Sol, e de Ártemis, aquela dos belos pés, 

a  filha de Deméter]” (Callimachus, Hecale, fr. 302 [= Hollis, fr. 103]. In: CALLIMACHUS. [Opera omnia]. 

Richard Pfeiffer (ed.). Vol. 1. Oxford: Clarendon Press, 1949, p. 278).  
72 Cf. Diodoro Sículo, Biblioteca, XIII, 75. Não há, ao que tudo indica, qualquer “evidence for a cult of Helios 

before the late fifth century BC, although votive inscriptions from the late Archaic period to Kerkaphos, son of 

Helios and father of the eponymous founders, do indicate the existence of cult practice in connection with the 

mythical past of the island. Even if Helios was worshipped at an earlier date, it is clear that his cult took a 

whole new dimension after the foundation of the new polis in 408/7 BCE. However, despite the many 

occurrences of the god’s name in the epigraphic evidence, as far as the practicalities of the cult are concerned, 

our knowledge is surprisingly limited. The location of the god’s sanctuary in the city of Rhodes remains 

uncertain to this day.” Na nota 15: “It has been suggested that the names of some Rhodian patrai (Haliadai, 

Haliatadai, Haliotadai) indicated the existence of a private, gentilicial, cult of Helios before the synoecism 

(Morelli 1959:95), but this hypothesis cannot be substantiated .” (PAUL, Stéphanie. “Local Pantheons in 

Motion: Synoecism and Patron Deities in Hellenistic Rhodes”. In: CHS Research Bulletin, Vol. 3, nº 2 (2015), 

[pp.] 2§4. Disponível em: http://nrs.harvard.edu/urn-3:hlnc.essay:PaulS.Local-Pantheons-in-Motion.2015. 

Acesso em: 05 mar. 2023. A referência a Morelli diz respeito a MORELLI, Donato. I culti in Rodi (= Studi 

Classici e Orientali, Vol. 8, 1959). Pisa: Libreria Goliardica, 1959. 
73 Píndaro fornece uma narrativa poética para o nascimento de seu culto na ilha de Rhodes: quando, após a 

Titanomaquia, Zeus e os Imortais partilharam seus reinos e funções, Helios não estava presente e a ele não foi 

designado nenhum “lote de terra” [λάχος]. Neste momento, Rhodes ainda não existia, “oculta sob o abismo de 

ondas salgadas”. Assim, Helios era um deus “sem quinhão [χώρας]”, um “deus puro [ἀγνὸν θεόν]”, quer dizer, 

um deus sem culto. Helios recusou uma eventual nova partilha de territórios, mas, prevendo o surgimento de 

uma nova terra do fundo do mar, fez com que Zeus, diante de uma das parcas (Lachesis), fizesse o juramento 

divino (similar ao que aparece na Ilíada, XV, 37), comprometendo-se a, uma vez aparecida uma nova cidade, 

que esta lhe seria dedicada. Efetivamente, Rhodes é o nome da personificação divina da ilha, e tornou -se esposa 

de Helios. Cf. Píndaro, Olímpicas, VII, 54 e ss. (PINDARE. Olympiques. Aimé Puech (ed.). Paris, Les Belles 

Lettres, 1931, p. 97). 
74 Xenofonte de Éfeso faz menção à Halieia nas Efesíacas: “Hippotoos entregou-se essa noite ao repouso e, 

desde o dia seguinte, pensou em continuar sua viagem. Mas, naquele dia, os de Rhodes celebravam uma grande 

festa pública em homenagem a Helios. Houve procissão solene, sacrifícios e os rodianos, em grande núme ro, 

participaram da festa. Leucon e Rhode compareceram, menos para participar das celebrações do que para obter 

notícias de Anthia. Conduzida por Hippotoos, Anthia foi ao santuário. Diante das oferendas que lembram a ela 

os dias felizes do passado, disse: Helios, tu, cujo olho recai sobre todos os humanos, sozinha, infeliz que eu 

 



35 

 

Nas epopeias homéricas, as funções de Helios são minimizadas ou confundidas com 

outras divindades (como Hyperion): Zeus, o mais poderoso dos deuses em Homero e em 

Hesíodo, portador dos raios, é o deus da tempestade e do “céu escuro”, e nada tem de solar75.  

Esse relativo desinteresse mitológico pela centralidade do Sol entre os gregos 

anteriores à época helenística é surpreendente, sobretudo, se considerarmos o solar sob o 

esquema de pares contrários onde se opõe a racionalidade (associada à luz e ao dia) à 

irracionalidade (associada à escuridão e à noite): lugar-comum utilizado ad nauseam em 

diversas narrativas culturais mediterrânicas e que praticamente define a metáfora-base (luz 

= razão) do que se considera o pensamento dito ocidental76 – e que tem nos filósofos gregos 

da época clássica alguns de seus principais defensores77.  

 
sou, não obtive teus favores. Antes, aqui, em minha felicidade, eu vim, com Habrocomes, te adorar e oferecer 

sacrifícios. Dizia-me feliz, então. Hoje, livre que eu estava, eis-me aqui escrava e cativa, ai de mim, depois de 

tanta felicidade! Volto sozinha para Éfeso, e meus pais vão me rever sem Habrocomes.” (Xenofonte de Éfeso. 

As Efesíacas, V, 11, 2-4) (XENOPHON D’ÉPHÈSE. Les Éphésiaques, ou le roman d’Habrocomès et d’Anthia. 

George Dalmeyda, ed. Paris: Les Belles Lettres, 1962, pp. 72-73). Na doxografia de Eumelus de Corinto 

(considerado, pela tradição, o autor do poema épico perdido Titanomaquia), três fragmentos atribuídos a ele 

atestariam que, por volta do século VIII a.C., já  circulava entre os gregos a tópica do carro solar conduzido por 

cavalos: Ateneu, Dipnosofistas, 470b: “Theolytus no Livro II de seus Anais diz que o Sol navega [sobre o 

Oceano] em um caldeirão, o primeiro a dizer isso sendo [, na verdade,] o autor da Titanomaquia”. || Escoliasta 

(T) em um manuscrito da Ilíada: “O autor da Titanomaquia também diz que os cavalos do Sol eram dois machos 

e duas fêmeas.” || Higino, Fábulas, 183: “[os quatro cavalos do carro do Sol eram:] Eous, [que significa] 

‘através dele o céu gira’. Aethops, [que significa] mais ou menos ‘flamejante’, ‘aquele que amadurece o 

produto’. Esses cavalos de parelha são machos; o par de [cavalos com] cangas são fêmeas: Bronte, que 

chamamos de ‘trovão’, e Sterope, que chamamos de ‘raio’. A fonte para isso é Eumelus de Corinto”. (WEST, 

Martin (ed). Greek Epic Fragments. Cambridge (MA): Harvard University Press, 2003, pp. 230-231). As 

quadrigas solares lançadas ao mar de Rhodes são atestadas pelo gramático romano Sextus Festus, em meados 

do século II d.C. – que fazia do ritual rodiano um dos ancestrais do october equus romano: “October equus. 

(...) Et Rhodii quotannis quadrigas Soli consecratas in mare iaciunt quod is tali curriculo circumvehi fertur 

mundum [E testemunham os rodianos, que todos os anos precipitam no mar uma quadriga dedicada ao sol, 

porque, diz-se, o sol dá a volta ao mundo em um carro deste tipo]” (SEXTUS FESTUS. De verborum 

significatu quae supersunt cum Pauli epitome. Wallace M. Lindsay (ed.). Berlin: De Gruyter, [1913] 1997, p. 

190). O rito das bigas também foi associado a outro festival rodiano, a Hippokathesia (cf. MORELLI, I culti 

in Rodi, pp. 65-66). Sobre o october equus, ver MASTROCINQUE, Attilio. “October Eqvvs”. In: Hélade, Vol. 

2, nº 2 (Outubro de 2016), pp. 35-42. 
75 Cf. COOK, Arthur. Zeus. A Study in Ancient Religion . 3 Vols. Cambridge: Cambridge University Press, 

1914-1940. 
76 Denominei esse par de opostos e suas correlações metafóricas como “dualismo chiaroscuro” (cf. VIEGAS, 

Rafael. “O panteão invisível. Breves notas sobre alguns papiros mágicos gregos”. In: Codex – Revista de 

Estudos Clássicos. Vol. 5, nº 1 (2017), pp. 90-113). Para a discussão, ver CHRISTOPOULOS, Menelaos; 

KARAKANTZA, Efimia; LEVANIOUK, Olga (eds.). Light and darkness in ancient Greek myth and religion. 

Plymouth (UK): Lexington Books, 2010; e também LANGE, Armin; MEYERS, Eric; REYNOLDS III, 

Bennie; STYERS, Randall (eds.). Light Against Darkness. Dualism in Ancient Mediterranean Religion and 

the Contemporary World. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2011. 
77 Alguns pré-socráticos não deram valor especial ao Sol: Anaxágoras, como vimos, o reduziu a um mero corpo 

incandescente, sem qualquer dimensão divina em si. Não é o caso de Sócrates, que aparentemente partilhava, 

a respeito do sol, tanto a concepção científica, derivada, em larga margem, dos pré-socráticos, quanto a 

aquiescência em relação aos modelos tradicionais da religião cívica grega Cf.  NOTOPOULOS, James. 

“Socrates and the Sun”. In: The Classical Journal, Vol. 37, nº 5 (Feb., 1942), pp. 260-274. Por outro lado, o 

sol como símbolo e metáfora terá muita importância para Platão. O “Mito da Caverna”, descrito no Livro VII 

 



36 

 

Essa discussão sobre o solar é importante porque a invocação a Helios aparece em 

diversos feitiços dos Papiros Gregos Mágicos (particularmente, nos de invisibilidade)78 – 

que não serão tratados na tese. Ainda assim, nesses papiros, Helios é antes a denominação 

grega e sincrética do Ra egípcio que propriamente o deus correspondente Helios da época 

pré-clássica grega. Em essência, porém, no que tange ao simbolismo divino que se espelha 

em duas situações concretas da physis (noite e dia), a questão é a mesma. Embora os feitiços 

oníricos listados no corpus do capítulo 3 sejam, essencialmente, noturnos – por conta das 

tópicas necessárias ao entendimento de seu contexto, terei de concentrar a discussão aqui no 

que envolve a noite (bem como o sono, o dormir e, claro, o sonhar, com suas consequências)  

–, todo o ciclo do dia poderia estar potencialmente subentendido nas práticas mágicas em 

geral: a práxis dos PGM não é necessariamente noturna (no que difere dos relatos poéticos 

das feiticeiras, essencialmente noturnas, das representações doutas, como as de Horácio, 

Teócrito e Virgílio), diversos feitiços previstos nos manuais em papiro deveriam (a atestação 

é textual) ser efetuados à luz do dia. 

 

2.2.2 Noite 

 

O universo onírico, de fato, implica o oposto da perspectiva solar. É certo que a 

suspensão da vigília, a inatividade e o recolher-se, ao menos em certo sentido anímico, a 

uma estrita “internalidade” individual (seria melhor dizer, a um momento de interrupção 

temporária da sociabilidade) aproximam mais facilmente, o sono, da morte79. Afinal, Hypnos 

(Sopor, entre os latinos) é irmão de Thanatos (Leto), segundo várias das genealogias míticas 

 
da República, pode ser lido como uma apoteose do sol (neste caso, representando a ideia mesma do Bem) 

enquanto valor central do conhecimento e da razão – tendo as “sombras” como seu exato oposto. Ver 

FERGUSON, A. S. “Plato’s Simile of Light. Part I. The Similes of the Sun and the Line”. In: The Classical 

Quarterly, Vol. 15, nº 3/4 (Jul. - Oct., 1921), pp. 131-152; NOTOPOULOS, James. “The Symbolism of the 

Sun and Light in the Republic of Plato. I”. In: Classical Philology, Vol. 39, nº 3 (Jul., 1944), pp. 163-172, e 

idem. “The Symbolism of the Sun and Light in the Republic of Plato. II”. In: Classical Philology, Vol. 39, nº 

4 (Oct., 1944), pp. 223-240.  
78 Para a discussão sobre os PGM (Papiros Gregos Mágicos) ver o capítulo 3, abaixo. Para a invisibilidade nos 

PGM, ver PHILLIPS, Richard. In Pursuit of Invisibility: Ritual Texts from Late Roman Egypt . Durham: 

American Society of Papyrologists, 2009. Para a importância de Helios nos PGM, ver FAUTH, Wolgang. 

Helios Megistos. Zur Synkretistischen Theologie der Spatantike . Leiden: Brill, 1995; e PACHOUMI, Eleni. 

“The Religious and Philosophical Assimilations of Helios in the Greek Magical Papyri”. In: Greek, Roman, 

and Byzantine Studies, 55 (2015), pp. 391-413. 
79 OGLE, Marbury. “The Sleep of Death”. In: Memoirs of the American Academy in Rome, Vol. 11 (1933), pp. 

81-117. 



37 

 

da Antiguidade80. E isso também vale para algumas mitologias estabelecidas fora dos 

grandes autores canônicos: um texto de tradição órfica, por exemplo, faz, de modo estrutural, 

a mesma correlação – neste caso, porém, denominando Hypnos como “rei dos deuses” 81.  

No contexto homérico e hesiódico, o sono, a morte e os sonhos estão claramente 

associados à Noite82. Na verdade, as metáforas (ou quase toda a semântica) associadas ao 

sono, ao sonho e à morte são facilmente intercambiáveis também em narrativas não 

mitológicas: “Se se tratar, de fato, da privação total de sensação, como no sono, quando 

quem dorme não é perturbado nem pelos sonhos”, diz Sócrates, na Apologia de Platão, “terá 

de ser a morte um ganho maravilhoso”83. O topos sono-morte, sendo amplamente 

disseminado, aparece não apenas na prosa filosófica, mas também nas formas líricas 

 
80 Ora genericamente denominados “irmãos” (Ilíada, XIV, 231-237; Hesíodo, Teogonia, 212 e 755-766), ora 

explicitamente irmãos “gêmeos” (Ilíada, XVI, 672). Entre os latinos, Virgílio diz que Leto e Sopor são 

“consanguíneos” (Eneida, VI, 278). Sêneca faz ambos derivarem de Astreia, a  deusa Justiça dos romanos: “E 

tu, ó Sono, dominador dos males [domitor Somne malorum], descanso da alma, parte melhor da vida humana, 

ó alada prole da mãe Justiça  [Astraeae], irmão lânguido da dura Morte [frater durae languide Mortis], que 

mesclas o falso com a verdade (...)” (Hercules furiens, 1065-1069) (SENECA. L. Annaei Senecae Tragoediae: 

Incertorum Auctorum, Hercules [Oetaeus], Octavia. ZWIERLEIN, Otto (ed.). Oxford: Oxford University  

Press, 1986). Valério Flaco (I d.C.) traz a mesma relação (representando o sono sob a imagem romana 

tradicional, a  de “um menino que tem na mão um chifre, de onde derrama a água do esquecimento”): “ Ó <Pai> 

Sono [Somne pater]: ‘À Cólquida te chamo, ó Onipotente, | vindo de todo mundo, e ordeno-te ir à serpe. | 

Confiada amiúde no teu chifre, domei nuvens, | raios e tudo que no céu brilha. Porém, | ora maior acode, qual 

teu irmão – a Morte [fratrique simillime Leto]. (...)” (Argonautica, VIII, 70-74) (VALÉRIO FLACO, Gaio. 

Cantos Argonáuticos. Trad. Marcio Meirelles Gouvêa Júnior. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 

2013, pp. 225-226).  
81 “Sono, senhor de todos os ditosos, dos homens mortais | E de todos os seres vivos quantos a ampla terra 

sustenta; | Pois és o único a dominar tudo e atingir a todos, | Agrilhoando os corpos em correntes que não foram 

forjadas em metal, | Tranquilizante, detentor do doce repouso das labutas | E promotor de uma sagrada 

exortação contra todo sofrimento; | Trazes também o preparo da morte enquanto preservas as almas; | Pois és 

irmão do Oblívio e da Morte [αὐτοκασίγνητος γὰρ ἔφυς Λήθης Θανάτου τε]” (Orphei hymni, LXXXV, 1-8) 

(QUANDT, Wilhelm (ed.). Orphei hymni. Berlin: Weidmann, 1955. Tradução: ANTUNES, Pedro Barbieri. 

Hinos Órficos. Edição, estudo geral e comentários filológicos. Tese de Doutorado. São Paulo: FFLCH -USP, 

2018, p. 265). 
82 Νὺξ δ’ ἔτεκε στυγερόν τε Μόρον καὶ Κῆρα μέλαιναν | καὶ Θάνατον, τέκε δ’ Ὕπνον, ἔτικτε δὲ φῦλον Ὀνείρων 

[Noite deu à luz o Destino assustador e o negro Fim | e a Morte, e deu à luz também o Sono, e ainda toda a raça 

dos Sonhos] (Hesíodo, Teogonia, 211-212) (HESÍODO. Teogonia. Trabalhos e Dias. Trad. Ana Elias Pinheiro 

e José Ribeiro Ferreira. Lisboa: Imprensa Nacional-Casa da Moeda, 2005, p. 48). A teogonia de Higino (I a .C.) 

também associa hierarquicamente a noite, o sono e a morte: Ex Caligine Chaos: ex Chao et Caligine Nox Dies 

| Erebus Aether. ex Nocte et Erebo Fatum Senectus Mors Letum | †Continentia Somnus Somnia (...) [Das 

Trevas: Caos. Do Caos e da Escuridão: Noite, Dia, | Érebo, Éter. Da Noite e de Érebo: Destino, Velhice, Morte, 

Destruição, Moderação, Sono, Sonhos (...)] (Hygini Fabulae, I, 1. ed. H. J. Rose, 1933). 
83 Apologia, 40 d. (Trad. Carlos Alberto Nunes). 



38 

 

gregas84, no drama trágico, e em outros tipos de narrativas e formas artísticas85, atravessando 

todo o mundo helenístico e romano86.  

O sonho, contudo, ainda que dependa de Hypnos, não é uma divindade – embora 

apareça personificado, mas sem denominação particular (ἐπίκλησις), em certas situações87. 

E, claro, como seria natural dadas as incontáveis narrativas oníricas, não tem uma forma 

fixa. As personificações antropomórficas que aparecem nos sonhos, bem como as eventuais 

prosopopeias, são potencialmente infinitas, e, de acordo com algumas narrativas mais 

tardias, podiam ser fabricadas tanto pela divindade que a envia quanto terceirizadas via 

outros deuses – através de Morfeu, por exemplo, um dos mil filhos de Hypnos, que tomava 

a forma onírica humana desejada pelos imortais; da mesma maneira que as formas oníricas 

animais poderiam ser atribuídas a seu irmão Icelos e, as formas inanimadas, a Phantasos88.  

Apesar do onírico ser fisiologicamente inseparável do sono (ou ao menos da 

suspensão do estado de vigília), as reflexões sobre o onírico e suas práticas na Antiguidade 

 
84 Alcman de Esparta (VII a.C.): “(…) e ela [Astymeloisa] olha | com mais ternura que o sono ou a morte 

[δ᾽ὕπνω καὶ σανάτω], e não é em vão que ela é doce.” (P.Oxy. 2387, fr. 3, col. 2 = Alcman III, vv. 61-63. In: 

Poetae Melici Graeci. PAGE, David (ed.). Oxford: Oxford University Press, 1962, p. 12); Eveno de Paros (V 

a.C.): “De Baco, nem muito nem pouco é a melhor medida: | é ele a causa de tristeza e de loucura. | Agrada se 

misturado, quarto parceiro de três ninfas; | depois, é muito adequado aos tálamos. | Mas se cheira demasiado, 

põe a correr os Amores | e afunda-nos num sono vizinho da morte [βαπτίζει δ᾽ὕπνωι, γείτονι τοῦ θανἀτου]” 

(Antologia Palatina, 11, 49 = Euenus, frg. 2. In: Iambi et elegi Graeci ante Alexandrum Cantati . WEST, Martin 

(ed.). Oxford: Oxford University Press, 1971, Vol. II, p. 65). (Tradução: Antologia Grega. Epigramas de 

Banquete e Burlescos (Livro XI). Trad. Carlos Martins de Jesus. Coimbra: Imprensa da Universidade de 

Coimbra, 2021, p. 47). Já na época helenística, Teócrito usa uma fórmula particular, ao falar do belo e 

desafortunado Endymion, preso por Selene em um estado de hibernação eterna, simila r à morte, como 

“dormindo um sono inflexível [ἄτροπον, i.e., rígido, sem retorno, eterno]”: ζαλωτὸς μὲν ἐμὶν ὁ τὸν ἄτροπον 

ὕπνον ἰαύων Ἐνδυμίων (Idílios, III, 49-50. In: THEOCRITUS. [Opera omnia]. GOW, Andrew (ed.). 

Cambridge: Cambridge University Press, 1952, Vol. 1, pp. 32-33).  
85 Silio Italico (~28-103 d.C.) usa a correlação metafórica entre sono e morte em um passo da sua epopeia sobre 

a Segunda Guerra Púnica: “Nox similes morti dederat placidissima somnos. | uisa uiro stare effigies ante ora 

parentis | atque hac aspectu turbatum uoce monere: (...) [A profunda quietude da noite trouxe um sono 

profundo como a morte, até que ele sonhou que o fantasma de seu pai estava diante de si e o advertiu assim, 

enquanto ele estava consternado com a aparição: (...)]” (Punica, XV, 180-182) (SILIUS ITALICUS. Sili Italici 

Punica. DELZ, Joseph (ed.). Stuttgart: Teubner, 1987, p. 395). 
86 MCNALLY, Sheila. “Ariadne and Others: Images of Sleep in Greek and Early Roman Art”. In: Classical 

Antiquity, Vol. 4, nº 2 (Oct., 1985), pp. 152-192; STAFFORD, Emma. “Aspects of Sleep in Hellenistic 

Sculpture”. In: Bulletin of the Institute of Classical Studies, nº 38 (1991-1993), pp. 105-120. 
87 Por exemplo, Ilíada, II, 8. Comento esta passagem mais abaixo. Para a importância da epiclese, no sentido 

de “nomeação” e “atribuição”, ver BRULE, Pierre. “Le langage des épiclèses dans le polythéisme hellénique. 

L’exemple de quelques divinités féminines”. In: Kernos. Revue internationale et pluridisciplinaire de religion 

grecque antique, nº 11 (1998), pp. 13-34 ; GAGNÉ, Renaud “Sémantiques de l’épithète divine: origines et 

compétence”. In: BONNET, Corinne; PIRONTI, Gabriella (eds.). Les dieux d’Homère III. Attributs 

onomastiques (Kernos, Supplément 38). Liège: Presses Universitaires de Liège, 2021, pp. 23-54. 
88 Para Morfeu dando forma humana a um sonho, ver Ovídio, Metamorfoses, XI, 633-643. Para a 

personificação entre os antigos gregos, ver DIETRICH, Bernard. “Divine Personality and Personification”. In: 

Kernos. Revue internationale et pluridisciplinaire de religion grecque antique , nº 1 (1988), pp. 19-28; e, 

sobretudo, STAFFORD, Emma; HERRIN, Judith (eds.). Personification in the Greek World: From Antiquity 

to Byzantium. Aldershot: Ashgate, 2005. 



39 

 

não são necessariamente estruturadas a partir do que objetivamente aconteceria com a alma 

durante o sono. Na verdade, como veremos, há mesmo uma dificuldade (revelada, por 

exemplo, na análise lexical dos textos homéricos) em se estabelecer o sonho como uma 

atividade anímica stricto sensu – no sentido de ser uma ação que depende exclusivamente 

da psique e de nenhuma outra instância exterior.  

Além disso, diversas teorias oníricas da Antiguidade, sobretudo as de fundo médio e 

neoplatônico, pensam o sonho como parte do continuum de possibilidades humanas de 

conexão com o divino89.  

Em diversos casos, o sonho, embora entendido como intrínseco ao sono e correlato 

às propriedades anímicas, aparece como uma manifestação em uma cadeia maior de 

dispositivos, que vai, do devaneio sem maiores consequências, ao profético-oracular – 

diminuindo-se, assim, a imanência e a excepcionalidade dos sonhos no contexto exclusivo 

das experiências humanas autônomas.  

Nem todos os intérpretes o entendem assim, claro, e cada caso precisaria ser 

analisado separadamente. Seja como for, o universo onírico que se depreende da análise dos 

PGM tangencia diversas concepções doutas e artísticas, mas a praxis mágica tem suas 

próprias agendas e pressupõe o sonho, sobretudo, como um artefato que pode ser dominado 

e utilizado pelos praticantes.  

Por conta disso, um breve levantamento histórico das interpretações doutas, bem 

como dos modelos oníricos que aparecem em diferentes formas narrativas (mitológicas, 

épicas, dramáticas), oferece o contraste necessário para estabelecer as particularidades do 

onírico mágico dos PGM. 

 

 

 

 

2.3 Homero 

 

 
89 Como Calcídio (IV d.C.) e Macróbio (IV-V d.C.). Para uma análise sintética e essencial do contexto, ver 

KRUGER, Steven. Dreaming in the Middle Ages. Cambridge: Cambridge University Press, 1992, em particular 

o cap. 2. 



40 

 

O sonho se dá em diferentes contextos e propósitos diegéticos nos poemas 

homéricos90. Isso, certamente, afeta a capacidade de se deduzir uma correspondência direta 

entre os textos e as crenças e práticas culturais efetivas que lhe seriam contemporâneas. Em 

Homero, o léxico onírico principal (ὄναρ e ἐνύπνιον, com suas respectivas variantes) já é 

aquele que, com flutuações semânticas, vigorará posteriormente: ἐνύπνιον é menos 

importante, e aparece apenas duas vezes nos poemas91; muito mais relevantes são ὄναρ, 

ὄνειρος e variações, que registram a grande maioria das ocorrências oníricas92. A partir desse 

mapeamento, podemos dizer que o sonho é entendido, em geral, nessas narrativas, como um 

acontecimento essencialmente divino: na maioria das situações, o sonho (ὄναρ e variantes) 

é enviado (pelos deuses) e recebido (pelo ser humano). Deste modo, apesar de se realizar no 

indivíduo, ele não é produto do indivíduo: o sonho se “incorpora” (por ação direta ou indireta, 

mas nunca por ação voluntária do sonhador), de fora para dentro, por assim dizer, em todo 

aquele que o experimenta93.  

Com a expressão “o sonho se incorpora” não quero dizer que entendo o processo 

onírico homérico como uma experiência que poderíamos denominar, antropologicamente, 

 
90 LEVY, Edmond. “Le rêve homérique”. In: Ktèma : civilisations de l'Orient, de la Grèce et de Rome antiques, 

n° 7 (1982), pp. 23-41; BRILLANTE, Carlo. “Scene oniriche nei poemi omerici”. In: Materiali e discussioni 

per l’analisi dei testi classici, nº 24 (1990), pp. 31-46; MARINI, Nicoletta. Pallidi fantasmi. Apparizioni di 

sogni in Omero e in Erodoto. Milano: Carlo Signorelli Editore, 2004. 
91 Ilíada, II, 56 (no Sonho de Agamêmnon); Odisseia, IV, 495. Nestes dois casos, ἐνύπνιον é o termo que 

designa a visão em si do sonho, quer dizer, a  imagem que é vista, no sonho, pelo sonhador. Cf. CASEVITZ, 

Michel. “Les mots du rêve en grec ancien”. In: Ktèma: civilisations de l’Orient, de la Grèce et de Rome 

antiques, nº 7 (1982), pp. 67-73. 
92 Na Ilíada,  temos: I, 63 (discurso de Aquiles durante a cólera de Apolo, ὄνειρος aqui está na expressão em 

que ele se refere aos intérpretes de sonhos); II, 6, 8, 16, 22, 56, 80 (no Sonho de Agamêmnon); V, 150 [148 -

150] (Abante e Poliído, filhos do “intérprete de sonhos” Euridamante, mortos por Diomedes); X, 496 [494 -

497] (Diomedes descrito como “sonho maligno”, tirando a vida do rei Reso durante a noite); XXII, 199 [199 -

201] (perseguição de Aquiles a Heitor, descrita nesses termos: “Tal como quando num sonho quem persegue 

não alcança quem foge, | mas nem um consegue fugir, nem o outro consegue perseguir”); XXIV, 677-691 (o 

sonho de Príamo, enviado por Hermes; neste caso, porém, o onírico não é identificado por nenhum lemma 

específico e sim pelo contexto e pela frase: “ [682] [Hermes] postou-se junto a sua cabeça [a  de Príamo] e 

disse:”).  

Na Odisseia, temos: IV, 841 [794-841] (Penélope); VI, 49 [15-50] (Nausicaa); XI, 207, 222 [204-222] (sonho 

e a alma dos mortos); XIV, 495 [482-498] (falso sonho de Odisseu); XIX, 541, 547, 555, 560, 562, 568, 581 

[535-581] (o Grande Sonho de Penélope); XX, 87, 90 [87-90] (Penélope); XXI, 79 [78-79] (Penélope); XXIV, 

12 [10-14] (demos dos sonhos). Para um inventário dos sonhos em Homero, em Hesíodo e nos trágicos, ver (o 

antigo, mas ainda útil) MESSER, William. The Dream in Homer and Greek Tragedy. New York: Columbia 

University Press, 1918. 
93 Pode parecer óbvio, logo, desnecessário, dizer que o sonho nunca se dá “por ação voluntária do sonhador”. 

No entanto, como veremos na análise dos PGM, alguns feitiços são elaborados na pressuposição de que o 

sonho pode ser controlado, enviado ou recebido pelos indivíduos a partir de certos procedimentos e sob 

determinadas circunstâncias.  



41 

 

de “transe” ou de “possessão” 94 – terminologia que, apesar de inflacionada por um uso muito 

indiscriminado, tem seu lugar na análise de certas dinâmicas profético-divinatórias da 

Antiguidade95. O sonho não muda o estado anímico do indivíduo, que, dormindo, não 

apresenta, segundo as narrativas, nenhum tipo disso que poderíamos chamar hoje de 

dissociação psíquica (uma maneira de enquadrar os fenômenos de transe no contexto da 

medicina contemporânea)96. No mesmo sentido, em Homero, descontadas as contingências 

de enredo e o fantástico das intercorrências diegéticas (deuses antropomórficos se 

comunicando com mortais, por exemplo), não há nada de místico ou irracional no subtexto 

dos sonhos97 – ou, para usar o léxico onírico freudiano, não há nada de irracional em sua 

configuração manifesta98. Ao contrário, os exemplos estruturam-se em alguns poucos 

 
94 Há muitos problemas relativos a esses dois conceitos e sua efetiva aplicabilidade e alcance metodológico, 

uma vez que a terminologia me parece utilizada de modo muito generalizado e pouco rigoroso – por isso, eu 

os retirei do campo de análise. Alguns termos associados à ideia de possessão – como, entre os francófonos, 

“enthousiasme” (do grego ἐνθουσιασμός) ou, entre os anglófonos, “ecstasy” (ἔκστασις) – foram 

frequentemente utilizados, na primeira metade do século XX (uma vez que atestados como terminologia 

presente nas próprias fontes antigas), para denominar o que seriam as dimensões do transe e da possessão no 

campo histórico dos estudos da Antiguidade. Mas, enquanto categorias quase sempre aplicadas livremente, 

sem qualquer base neurocientífica, e pressupondo uma psicofisiologia “natural” e indistinta a todos os agentes 

“em transe” (sem muitas vezes levar em conta, por exemplo, questões econômicas, de hierarquia, de estamento 

social, de gênero, raça, bem como os diversos contextos educativos, a  instrumentalização política das cenas 

onde aparecem etc. que configuram, na prática, as diferentes dimensões do que caracterizaria o processo de 

possessão – além de, frequentemente, homogeneizar o testemunho heterogêneo das fontes), seu estatuto é, na 

minha opinião, controverso e precisa ser utilizado com reservas. Ver, como exemplo, DELATTE, Armand. 

“Les conceptions de l’enthousiasme chez les philosophes présocratiques”. In: L’Antiquité classique, Tome 3, 

fasc. 1 (1934), pp. 5-79. 
95 É o caso, por exemplo, da Pítia em Delfos. Cf. MAURIZIO, Lisa. “Anthropology and spirit possession: A 

reconsideration of the Pythia’s role at Delphi”. The Journal of Hellenic Studies, 115 (1995), pp. 69-86.  
96 O vocabulário aqui é psiquiátrico. Embora não seja, evidentemente, o foco deste trabalho discutir as 

abordagens médicas contemporâneas (muito porque as categorias psiquiátricas também são, em grande medida, 

historicamente construídas, e nem sempre fáceis de transportar para fora do milieu ocidental da atualidade), é 

importante frisar que o ICD-10 (seguido pelo DSM-5 TR) define transe e possessão, se ocorrendo fora do 

contexto mágico-religioso, como tipos de distúrbios dissociativos: “ICD-10 | V. Mental and behavioral 

disorders | F40-F48. Neurotic, stress-related and somatoform disorders | F44.3. Trance and possession 

disorders: Disorders in which there is a temporary loss of the sense of personal identity and full awareness of 

the surroundings. Include here only trance states that are involuntary or unwanted, occurring outside religious 

or culturally accepted situations”. Cf. BHAVSAR, Vishal; VENTRIGLIO, Antonio; BHUGRA, Dinesh. 

“Dissociative trance and spirit possession: challenges for cultures in transition”. In: Psychiatry and Clinical 

Neurosciences 70 (2016), pp. 551-559. 
97 O trabalho clássico – embora muito ligado às discussões sobre “mentalidade primitiva”, “pensamento pré-

lógico” e outros lugares-comuns antropológicos do início do século passado – sobre o que seria “irracional” 

no contexto da Grécia antiga, permanece sendo DODDS, E. R. 1951. The Greeks and the Irrational. Berkeley: 

University of California Press, 1951. O capítulo IV (“Dream-Pattern and Culture-Pattern”) é particularmente 

importante para mapear a concepção que a scholarship da primeira metade do século XX montou a respeito 

dos sonhos na Antiguidade, sob influência da Antropologia clássica. 
98 Esse nomenclatura básica da análise dos sonhos foi apresentada pela primeira vez, por Freud, em sua 

Interpretação dos Sonhos (1900). A terminologia latente/manifesto é detidamente trabalhada no capítulo VI e 

vai ser retomada no pequeno tratado Sobre os Sonhos, de 1901. Ambos os textos estão reunidos na  Gesammelte 

Werke, Vol. 03. Frankfurt/London: S. Fischer Verlag/Imago, 1961. Para o português, utilizei os textos que 

saíram na edição das Obras Completas, de Freud: Vol. 4 (Interpretação dos Sonhos) e Vol. 5 (Sobre os Sonhos).  

 



42 

 

vetores, facilmente discerníveis, que reproduzem, sob a superfície imediatamente 

extraordinária dos mirabilia99, ações, gestos e situações, em última análise, totalmente 

humanas e racionais: não vemos nenhuma diferença substancial entre o que é dito aos 

personagens no sonho e o que poderia ser dito a eles durante a vigília, e aquilo que é dito 

oniricamente não tem, via de regra, nada de “sobrenatural” em si (muito pelo contrário).  

Na verdade, o processo onírico homérico possui, fundamentalmente, uma estrutura 

comunicacional: sendo oriundo de fora da psique, o sonho é, em última análise, concebido 

como uma informação. A relação que se estabelece, na generalidade do sistema onírico 

homérico (há exceções, como veremos abaixo), é entre emissor (divindade, ativo) e receptor 

(ser humano, passivo), e a atividade onírica seria o meio pelo qual se efetua essa 

comunicação. Neste esquema – que, repito, é antes narrativo que necessariamente dotado de 

real representatividade antropológica –, a própria noção de sonho é passiva, em certa medida, 

uma vez que o ser humano não sonha ele próprio, mas, por diversas razões, recebe o sonho 

de outrem100.  

Essa dimensão informacional do sonho pode ser pensada, por exemplo, à luz de 

diferentes teorias da comunicação101. Nesta tese, eu somente apontei superficialmente 

 
Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: Cia das Letras. Agradeço a Marcelo Cattan (PUC -Rio) a leitura 

conjunta, atenta e minuciosa dos capítulos II a  VI da Traumdeutung, e pelos debates acerca da metodologia e 

da teorização geral do onírico em Freud – durante o primeiro semestre da pandemia de Covid-19. Meu objetivo 

não é, evidentemente, fazer aqui mais uma tentativa de atualização de Freud para o mundo clássico, mas a 

nomenclatura descritiva do universo onírico feita por ele é útil por ser de conhecimento comum, e, por conta 

disso, faço uso dela na tese – mas não necessariamente do modo técnico e estrito com que os termos aparecem 

em sua obra. 
99 A presença de uma forma autômata no sonho, como o eidolon de Pátroclo, para ficar no exemplo mais 

fantástico. 
100 “I sogni omerici non prendono iniziative autonome, si limitano a riferire al dormiente il messaggio loro 

affidato.” BRILLANTE (1990), p. 31. 
101 No modelo proposto por Jakobson, por exemplo, e faço uso constante dessa terminologia em meu texto, 

temos seis aspectos fundamentais (em duas tríades, remetente-mensagem-receptor; contexto-código-contato) 

que estruturam o circuito da informação: 1) remetente (ou codificador, quem envia a mensagem); 2) mensagem 

(produzida dentro de um código linguístico compartilhado); 3) contexto (ou referente, que precisa ser 

apreensível pelo destinatário); 4) código (que deve ser “ total ou parcialmente comum ao remetente e ao 

destinatário”); 5) contato (canal por onde se estabelece a comunicação, incluindo -se aí as condições mentais e 

psicológicas que a permitam); 6) destinatário (receptor ou decodificador). Cf. JAKOBSON, Roman. “Closing 

Statement: Linguistics and Poetics”. In: SEBEOK, Thomas (ed.). Style in Language. New York/London: MIT 

Press/ Wiley & Sons, 1960, pp. 350-377. Traduzido como “Linguística e Poética”. In: JAKOBSON, Roman. 

Linguística e Comunicação. São Paulo: Cultrix, 1970, pp. 118-162, cit. pp. 121-122. Entretanto, abordagens 

mais contemporâneas, para onde convergem teoria dos grafos, modelagens estatísticas, computacionais etc., 

permitem sistemáticas mais sofisticadas, que servem sobretudo para perceber conexões pouco visíveis do ponto 

de vista puramente semântico. Ver, p. ex., MOTA, Natália; COPELLI, Mauro; RIBEIRO, Sidarta. “Graph 

Theory Applied to Speech. Insights on Cognitive Deficit Diagnosis and Dream Research”. In: POIBEAU, 

Thierry; VILLAVICENCIO, Aline (eds.). Language, Cognition, and Computational Models. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2018, pp. 81-98. Aprofundarei a relação do sonho antigo junto a esses modelos 

computacionais no capítulo 3. 



43 

 

algumas estratégias analíticas convergentes com esse parâmetro comunicacional. Entretanto, 

no material preparatório ao texto final, desenvolvi um conjunto de metodologias para análise 

de um sonho (o “Sonho de Hécuba”, descrito em um texto latino do século IX d.C., o 

Exicidium Troiae) e, nesse material, há uma análise mais detida desse tipo de framework102. 

 

2.3.1 A relação onírica no campo divino-humano 

 

Diversas passagens da Ilíada e da Odisseia dão conta tanto dessa origem divina 

(sobretudo por conta do léxico em torno de ὄναρ) quanto desse circuito geral ativo-passivo 

entre emissor e receptor (que define o campo da informação).  

Partindo-se dessa estrutura comunicacional – especialmente se considerarmos que 

o ἐνύπνιον, entendido aqui como o sonho em si, não designa (como acontecerá mais tarde) 

um tipo de sonho, mas apenas o modo como se dá seu conteúdo manifesto –, o sonho (quer 

dizer, a coisa enviada, a mensagem) pode facilmente se constituir como uma entidade 

autônoma, sobretudo se a relação acontece sob as ordens de um remetente divino.  

No mesmo sentido, se ele nasce informe, o sonho pode chegar ao sonhador, por 

exemplo, na forma de algum familiar ou conhecido – sendo, portanto, não de modo informe, 

mas nessa forma familiar, que a comunicação se estabelece: 

Os outros deuses e os homens, senhores de carros de cavalos, 

dormiram toda a noite. Só a Zeus não tomou o sono suave, 

mas ponderava em seu espírito como poderia trazer honra  

a Aquiles, matando muitos junto às naus dos Aqueus. 

5 No espírito lhe surgiu então a melhor deliberação: 

enviar um sonho nocivo [οὖλον ὄνειρον] ao Atrida Agamêmnon. 

E falando-lhe proferiu palavras aladas: 

“Vai agora, ó sonho nocivo, até as naus velozes dos Aqueus. 

Quando chegares à tenda do Atrida Agamêmnon, 

10 com verdade lhe diz tudo como te ordeno: 

manda-o armar depressa os Aqueus de longos cabelos, 

pois agora lhe seria dado tomar a cidade de amplas ruas 

dos Troianos, porquanto se não dividem já os imortais 

que no Olimpo têm sua morada (a todos convenceu 

15 Hera suplicante), mas concedemos-lhe que ganhe a glória.” 

Assim falou. Partiu o sonho, assim que ouviu as palavras. 

Chegou rapidamente às naus velozes dos Aqueus 

e foi ter com o Atrida Agamêmnon. Encontrou-o 

a dormir na tenda; sobre ele se derramava o sono imortal. 

20 Postou-se junto à sua cabeça com a forma do filho de Neleu, 

Nestor, a  quem entre os anciãos mais honrava Agamêmnon. 

Assemelhando-se a ele, assim lhe falou o sonho divino: 

“Tu dormes, ó filho do fogoso Atreu, domador de cavalos. 

 
102 Por constituir um outro capítulo, demasiado longo, e que acabou fugindo do escopo geral da tese, o texto 

não foi incluído nesta versão final. 



44 

 

Não deve dormir toda a noite o homem aconselhado, 

25 a  quem está confiada a hoste, a  quem tantas coisas preocupam. 

Mas agora presta rapidamente atenção. Sou mensageiro de Zeus, 

que embora esteja longe tem grande pena e se compadece de ti.”  

(Iliada, II, 1-27) (Trad. Frederico Lourenço)103 

Nesta passagem, Zeus não é ele mesmo o artífice da forma sonhada: o mandatário 

divino envia um sonho e, ao que tudo indica, este, de modo autônomo, toma a forma de um 

ente conhecido do sonhador para realizar a tarefa de entregar a mensagem do deus. 

Entretanto, no poemas homéricos, há ao menos um exemplo de manufatura divina direta na 

concepção imagética do sonho. Neste caso, a deusa Atena molda o sonho voluntariamente, 

criando um εἴδωλον similar a uma pessoa real: 

795 Foi então que pensou outra coisa a deusa de olhos garços Atena. 

Criou um fantasma [εἴδωλον ποίησε], que assemelhou ao  

corpo de uma mulher, 

Iftima, filha do magnânimo Icário, 

a  quem desposara Eumelo, que vivia em Feras. 

Mandou o fantasma para casa do divino Odisseu, 

800 para junto de Penélope, que chorava e se lamentava, 

para que desistisse do pranto e do choro lacrimejante. 

Entrou no quarto pela correia da tranca, 

postou-se junto à cabeça de Penélope e assim disse: 

“Tu dormes, Penélope, entristecida no teu coração?  

805 Os deuses que vivem sem dificuldades não querem 

que tu chores nem te lamentes, pois ainda regressará  

o teu filho. Nenhuma ofensa ele cometeu contra os deuses.”  

Falando-lhe, assim respondeu a sensata Penélope, 

suavemente adormecida junto às portas dos sonhos:  

810 “Porque aqui vieste, ó minha irmã? Anteriormente não tinhas 

o hábito de aqui vires, pois vives num palácio lá longe. 

Dizes-me para desistir do choro e do pranto abundante 

que me atormenta o coração e o espírito”. 

(Odisseia, IV, 795-813) (Trad. Frederico Lourenço) 

2.3.2 A relação onírica no campo humano-humano 

 

Em outras ocasiões, porém, quando, por exemplo, se sonha com um personagem 

falecido, a experiência onírica é entendida de modo diferente: ainda como um tipo de 

comunicação, mas, neste caso, entre indivíduos. Aqui, o sonho não é exatamente um 

“conteúdo”, um pacote informacional oferecido ao sonhador pelo desejo divino, mas 

concebido como algo (um diálogo) que ocorre aparentemente a partir do desejo de quem é 

 
103 Nas Metamorfoses, Ovídio narra a história da rainha Alcione, que, desconhecendo a morte de seu marido, 

o rei Ceix, ainda libava a Minerva para mantê-lo a salvo em sua expedição marítima até o oráculo de Claros. 

Minerva apieda-se dela, encarrega Iris de ir ao reino do Sono para ordenar-lhe que interceda junto a Alcione. 

Este, por sua vez, envia seu filho Morfeu, “o mais habilidoso imitador de homens”, para aparecer em sonho à 

rainha sob a figura do rei e contar o acontecido (Metamorfoses, XI, 400-750). 



45 

 

ativo no sonho: a parte volitiva e ativa, neste caso, não é, paradoxalmente, a do sonhador 

adormecido (que é meramente visitado por outrem), mas a do sonhado, quer dizer, de alguém 

ou algo que “existe”, de fato, que está fora da psique do sonhador e que ocupa, durante um 

certo tempo, um lugar no material manifesto deste último. Sob estas circunstâncias, o sonho 

ocorre na interrelação entre indivíduos claramente enunciados, muito embora o indivíduo 

sonhador e o indivíduo sonhado estejam em dimensões materiais diferentes: os vivos no 

plano da imanência visível e ordinária da physis; os mortos em outro território (também na 

physis, pois tudo está nela, mas em um plano topológico diferente104), na outra margem do 

Aqueronte, no Hades, saindo momentaneamente de lá, à noite, para altercar durante o 

repouso noturno do sonhador.  

A imagem de Pátroclo, já morto, que aparece a Aquiles durante o sono, por 

exemplo, não é uma lembrança que está na pura imaginação do sonhador, mas uma psykhé 

(ou algo dotado dela), uma espécie de εἴδωλον105, que pensa, fala, anda, tem emoções, usa 

roupas e ocupa um espaço delimitado ao lado do corpo adormecido do herói: trata-se de uma 

forma real do morto, espécie de rematerialização do indivíduo, com todas as características 

que este possuía em vida, mas que, neste caso, assim como no passo do canto IV da Odisseia 

citado acima, só é passível de aparecer em sonho. 

Mas junto da orla do mar marulhante estava Aquiles deitado, 

60 gemendo profundamente no meio dos numerosos Mirmidões 

em espaço aberto, onde as ondas rebentavam na praia. 

Mas quando sobreveio o sono que, suavemente derramado 

à volta dele, lhe deslassou as angústias do espírito (pois moídos 

estavam os membros de perseguir Heitor até Troia ventosa), 

65 aproximou-se a alma [ψυχὴ] do infeliz Pátroclo, 

em tudo semelhante a ele na altura e nos lindos olhos 

e na voz; e era a mesma a roupa que vestia no corpo. 

Postou-se junto à cabeça de Aquiles e assim lhe disse: 

“Tu dormes, ó Aquiles, e já  te esqueceste de mim. 

70 Enquanto era vivo não me descuraste; só agora que estou morto. 

Sepulta-me depressa, para que eu transponha os portões de Hades. 

À distância me mantêm afastado as almas, fantasmas dos mortos;  

não deixam que a elas eu me junte na outra margem do rio:  

 
104 “Le surnaturel n’existe pas dans la pensée antique, en tant qu’au -delà de la nature: le terme n’a pas 

d’équivalent direct en grec ni en latin. Tout ce qui est dans le monde est naturel, toutes les puissances invisibles 

qui interviennent dans les destinées et l’ordre des choses appartiennent à la nature” (BECHEC, Claire. La vie 

surnaturelle dans le monde gréco-romain. Rennes: Presses Universitaires de Rennes, 2013, p. 73). 
105 “He [Homero] never says, as later poets often do, that the dreamer ‘thought’ he saw this or that. The figures 

seen in dreams are real figures, either of the gods themselves or a ‘dream spirit’ sent by them, or a fleeting 

‘image’(eidôlon) that they allow to appear for a  moment” (ROHDE, Erwin. Psyche, the Cult of Souls & Belief 

in Immortality Among the Greeks (original alemão, Psyche, 1890-1894). 2 Vols. New York: Harper & Row, 

1966, Vol. 1, p. 7. Ver também, BRILLANTE (1990), p. 31; e CAVINI, Walter. “Φαντασμα. L’immagine 

onirica come apparenza illusoria nel pensiero greco del sogno” In: Medicina nei Secoli. Arte e Scienza, 21/2 

(2009), pp. 737-772. 



46 

 

em vão estou a vaguear pela mansão de amplos portões de Hades. 

75 Dá-me a tua mão, com lágrimas te suplico; pois nunca mais 

voltarei do Hades, após me terdes dado o fogo que me é devido.”  

(Iliada, XXIII, 59-76) (Trad. Frederico Lourenço) 

Nada infere, nesta passagem, que Pátroclo entre em contato com Aquiles por conta 

de uma ordem divina. O esquema estrutural aqui continua baseado entre emissor (ativo) e 

receptor (passivo), mas, neste caso, pressupõe-se que o emissor (o εἴδωλον de Pátroclo), 

embora “impotente”106, sem o sopro vital, seja dotado de vontade própria.  

É verdade que Pátroclo ainda não foi sepultado, o que poderia pressupor um estágio 

intermediário entre o organismo vivo e o morto: muito embora Aquiles, alguns versos 

abaixo, diga que Pátroclo (nenhuma dúvida de que seja mesmo Pátroclo) está “no Hades”, é 

somente depois do sepultamento, diz o próprio εἴδωλον de Pátroclo, que ele se estabelecerá 

por lá em definitivo107. De todo modo, para que esta cena nos faça sentido, teremos de aceitar 

que, em última análise, o estatuto dos mortos não seja exatamente “morto” (feito de coisas 

 
106 ROHDE, Psyche, Vol. 1, p. 8. 
107 O insepulto que aqui reaparece aos vivos não é um zumbi, um morto -vivo ou um vampiro. Essas categorias 

não existem nos poemas homéricos: em nenhum momento o que irrompe (em sonho ou pela necromancia) na 

comunicação com os vivos é um cadáver animado, mas a  psykhé do morto tomando (ou conservando) a mesma 

forma do ente quando em vida. As criaturas normalmente associadas, pela crítica moderna, aos “vampiros” no 

mundo grego (lâmias, strigoi, empousai etc.) são mitológicas: nenhum dos mortos invocados nos poemas 

homéricos têm essas mesmas características, não são “renascidos”, não permanecem em estado cadavérico, 

nada existe de disforme ou amedrontador em suas aparências, enfim, os mortos que falam, em  Homero, não 

são seres somáticos, mas seres “psíquicos”. As empousai já  existiam na época clássica: Aristófanes se refere à 

sua feiura, aplicando esse nome a uma personagem (cf. As Rãs, v. 293). Talvez a narrativa mais detalhada da 

forma de ação de um destes seres esteja em uma cena da Vida de Apolônio de Tiana, de Filóstrato (sec. II d.C.), 

com a história do filósofo cínico Menipo, que se apaixona por uma bela mulher, desmascarada no banquete do 

noivado por Apolônio: “esta noiva admirável é uma das ἐμπουσῶν, um desses seres que muitos conhecem por 

lâmias e mormolukias [ἃς λαμίας τε καὶ μορμολυκίας οἱ πολλοὶ ἡγοῦνται]”, ou seja, criaturas das hostes de 

Hécate, que são capazes de se apaixonar e amar, “desejando os prazeres de Afrodite e sobretudo a carne dos 

humanos, e seduzem aqueles que pretendem devorar em seus banquetes” (Vida de Apolônio de Tiana , IV, 25). 

Em língua grega, o que mais se aproximaria das histórias que conhecemos de personagens mortos -vivos 

(criaturas somáticas que permanecem apegadas aos despojos dos próprios corpos mortos para se manterem 

animadas no mundo dos vivos) são duas histórias contadas no Sobre as Maravilhas, de Flégon de Trales: a  

narrativa III, do soldado sírio Buplago, que, morto em combate, se ergue em meio aos cadáveres no campo de 

batalha e anuncia um oráculo contra as tropas romanas (neste caso, Buplago é denominado φάσμα, uma 

“aparição”). E, sobretudo, a  narrativa I, que conta a história de Filínion, uma jovem recém -falecida que 

assombra o quarto do seu ex-marido, Macates. Os personagens da trama confirmam a identidade da jovem e 

tomam as decisões necessárias para resolver o problema: “Depois de explicados todos os aspectos particulares, 

ficou decidido que deveríamos ir primeiramente ao túmulo, abri -lo e ver se o corpo repousava no ataúde ou 

se iríamos encontrar o local vazio. Ainda não havia passado meio ano desde a morte da rapariga. Quando 

abrimos o local em cujo interior todos os membros falecidos da família eram colocados, vimos corpos deitados 

em urnas, ou ossos, no caso daqueles que haviam falecido há muito, mas no sarcófago onde tinha sido 

colocada Filínion apenas encontramos o anel de ferro que pertencera ao hóspede e o copo dourado de vinho, 

objetos que ela obtivera de Macates, no primeiro dia .”. O corpo, então, é cremado, “fora dos limites da cidade”, 

e oferendas são feitas a Ares e a Zeus Xenios, i.e., o protetor dos hóspedes e suplicantes (FLÉGON DE 

TRALES. História, histórias e paradoxografia: Opera Omnia . Trad. Reina Marisol Troca Pereira. Coimbra, 

Imprensa da Universidade de Coimbra, 2019, pp. 119-120). Para o trecho com a história de Menipo, existe 

uma tradução brasileira: “Vida de Apolônio de Tiana. Filóstrato. Livro IV, §25”. In: COSTA, Bruno (org.). 

Contos Clássicos de Vampiro. São Paulo: Hedra, 2019, pp. 211-214. 



47 

 

imateriais e destituídas de movimento) e sim algo com certa materialidade, mantido apartado 

do reino dos vivos por conta de determinadas condições topológicas e ontológicas. Nestes 

casos, a diegese exige que os destinatários sonhadores estejam, de fato, dormindo, e, por 

conta disso, recebam o sonho (na figura de mortos, deuses, daimones etc.) de maneira 

totalmente passiva. 

Assim falando, estendeu os seus braços, mas não logrou 

100 agarrá-lo [Pátroclo]. Como um sopro de fumo, o fantasma partiu  

para debaixo da terra, balbuciando. Espantado se levantou  

Aquiles e, batendo as mãos, proferiu esta palavra lastimosa:  

 “Ah, é verdade que até na mansão de Hades subsiste  

uma alma e um fantasma [ψυχὴ καὶ εἴδωλον], embora sem vitalidade alguma  

[ἀτὰρ φρένες οὐκ ἔνι πάμπαν]! 

105 Pois toda a noite a alma do desgraçado Pátroclo esteve 

junto de mim, chorando e lamentando-se. Sobre cada coisa me 

deu recomendações, assombrosamente [θέσκελον] a ele se assemelhando.”  

(Iliada, XXIII, 99-107) (Trad. Frederico Lourenço) 

A condição de morte do morto (um “fantasma” dotado de alma, mas sem o sopro 

vital que anima os vivos), se não é corpórea como a dos vivos, certamente não é uma 

condição inativa: e a carência de sopro vital, isso que diferencia mais claramente os vivos 

dos mortos, não implica um estado vegetativo do morto108. O morto é um alter ego do que 

era em vida, e aquilo que o sonhador vê dele em seu sonho é a prova da sua existência109. 

Importante notar, nos versos acima, que a semelhança entre Pátroclo e seu εἴδωλον ou alter 

ego é indicada pelo termo θέσκελος (indicando-se algo da ordem do “maravilhoso”, mas 

somente porque tem a interferência direta dos deuses), o que mantém o quadro referencial 

da cena, mesmo que sem ordenação manifesta de um deus, tangenciando a atividade 

 
108 No ritual necromântico do canto XI da Odisseia, realizado durante a catabasis ao Hades a fim de consultar 

Tirésias, Odisseu, seguindo o conselho anterior de Circe (Odisseia, X, 488 e ss.), manda imolar dois animais 

para que, uma vez ingerido seu sangue, a psykhé de Tirésias pudesse conversar consigo. Antes de encontrar 

Tirésias, no entanto, Odisseu fala com Elpenor (Odisseia, XI, 51-83), que, abandonado na ilha de Circe, 

reclama estar ainda insepulto. Logo a seguir, encontra sua mãe, Anticleia (Odisseia, XI, 84-89), da qual o herói 

desconhecia ainda o falecimento, mas o texto não diz se eles conversam entre si. Uma vez que Anticleia deve 

ter sido convenientemente sepultada, Odisseu lhe recusa o sangue e entre os dois não há nenhuma comunicação 

oral, até aqui seria possível entender que o sangue estaria ligado à capacidade de comunicação dos mortos, 

como se a carência do sopro vital tornasse os mortos fracos demais para se comunicarem com os vivos e o 

sangue fresco de um animal a suprisse temporariamente. Contudo, quando Tirésias finalmente aparece, ele 

conversa com Odisseu antes de beber o sangue: neste caso, o sangue parece ser não o veículo que permite a 

conversação, mas o catalisador que permite a Tirésias, mesmo morto, exercer sua habilidade profética: “ Veio 

então a alma do tebano Tirésias, segurando  | um cetro de ouro; reconheceu-me e disse: | “Filho de Laertes, 

criado por Zeus, Odisseu de mil ardis, | porque aqui vens, ó desgraçado, tendo deixado  | a luz do Sol, para ver 

os mortos e o lugar isento de prazer?  | [95] Mas afasta-te da vala, desvia a tua espada afiada, | para que eu 

beba o sangue e te diga a verdade.” (Odisseia, XI, 90-95) (Trad. Frederico Lourenço). Para a necromancia 

grega, ver OGDEN, Daniel. Greek and Roman Necromancy. Princeton: Princeton University Press, 2004. 
109 A imagem do morto como alter ego do vivo em ROHDE, Psyche, Vol. 1, p. 8. 



48 

 

divina110. De todo modo, diferente dos fantasmas enviados pelos deuses, o εἴδωλον de 

Pátroclo não é uma ficção representando a imagem de alguém, mas uma imagem de algo 

real, de configuração fixa, e não poderia, como no caso proteiforme dos sonhos enviados 

pelos deuses, ter outra forma senão a de Pátroclo. 

Assim, a situação de repouso imposta, pelo sono, ao ser humano repetiria, de certa 

maneira, algo dessa condição do morto, com a diferença crucial da alma, que se afastara do 

corpo durante o sono, retornar ao corpo ao despertar. Deste modo, podemos determinar aí 

uma outra oposição crucial: à atividade do morto (sua ação inesperada na physis) 

corresponde a inatividade do vivo durante o sono (a suspensão momentânea das suas ações), 

e o que permite a conexão entre os diferentes estados ontológicos é, justamente, o sono.  

Por esse exemplo, é importante observar que à personificação dos elementos 

noturnos corresponde uma topologia mítica: a noite, os mortos e os sonhos têm seu devido 

recanto na ordem das coisas. Quando o εἴδωλον de Pátrocolo vai embora do sonho de 

Aquiles, “como um sopro de fumo”, ele parte “para debaixo da terra” (Ilíada, XXIII, 100-

101). Embaixo da terra, os mortos ocupam um espaço concreto, onde perambulam – e a 

prova de que esse lugar dos mortos é também um “alter ego” do mundo dos vivos está nos 

diferentes demoi entre os que perambulam por lá: no Campo de Asfódelo, no reino de Hades, 

ficam, por exemplo, os mortos que em vida eram sem importância, repetindo, no mundo das 

profundezas, as mesmas relações sociais do mundo dos vivos.  

Assim como os mortos, também os sonhos têm seu lugar: o demos dos sonhos ficaria 

no extremo ocidente, além do Oceano, nas imediações dos portões do sol, justamente perto 

do Campo de Asfódelo, por onde Hermes passa com os pretendentes de Penélope mortos 

por Odisseu111. Deste modo, o reino dos sonhos e o reino dos mortos (estes que tanto povoam 

os sonhos homéricos) estavam, de fato, cindidos, mas próximos, mitologicamente contíguos 

e em evidente conexão. 

A falta de referência a ὄναρ e variantes nesta cena é digna de nota: neste caso, dada 

a inexistência explícita do léxico onírico, poderíamos ter aqui o exemplo particular de uma 

 
110 LSJ: θέσκελος, ον, Ep. Adj. perh. A. set in motion by God (κέλλω), and so marvellous, wondrous, always 

of things, θ. ἔργα deeds or works of wonder, Il. 3.130, Od. 11.610; θέσκελα εἰδώς Call. Fr.anon. 385: neut. 

Adv., ἔϊκτο δὲ θέσκελον αὐτῷ it was wondrous like him, Il. 23.107; prob. taken by later poets as, = God -

inspired (κελεύω) , θ. Ἑρμῆς Coluth. 126. 
111 Cf. Odisseia, XXIV, 11-44. Note-se que esta descrição do canto XXIV é diferente da do canto XI, que narra 

a catábase de Odisseu ao mundo dos mortos. Ver BRELICH, Angelo. “The Place of Dreams in the Religious 

World Concept of the Greeks”. In: VON GRUNEBAUM, Gustave; CAILLOIS, Roger (eds.). The Dream and 

Human Societies, Berkeley: University of California Press, 1966, pp. 293-301. 



49 

 

visão não-onírica durante o sono112. Dentre a maioria dos comentadores, porém, não há 

dúvida no que tange à interpretação da visão de Aquiles do εἴδωλον de Pátroclo como uma 

cena onírica113. Apesar disso, alguns comentadores mais recentes caracterizam a aparição do 

εἴδωλον, neste passo da Ilíada, como uma situação “híbrida”, reunindo uma cena de aparato 

estruturalmente onírico a uma aparição de tipo necromântico, o que permitiria aos rapsodos 

introduzir o tema da separação radical entre os vivos e os mortos e o destino inelutável 

daqueles (dinâmica importante, claro, em um poema com pano de fundo militar)114. Seja 

como for, muito embora o léxico em torno de ὄναρ não apareça explicitamente enunciado, 

o contexto é tópica, funcional e estruturalmente enviesado para o onírico, pois a aparição se 

dá “quando sobreveio o sono” de Aquiles, diante de uma economia situacional normalmente 

esperada nas aparições oníricas nos poemas (uma imagem ou coisa aparecendo durante o 

sono)115. Como veremos brevemente na seção 2.3.3 abaixo, situações estruturais de sonho 

ou “quase sonho” podem acontecer com personagens acordados, uma vez que o onírico não 

é entendido como uma categoria em si, autônoma, e sim no contexto estrutural da 

comunicação preternatural ou divina com o ser humano: tais intercorrências, que se passam 

ora no sonho ora na vigília, caracterizam motivos (ou “situações-tipo”) do universo onírico, 

organizadas sob princípios estruturais comuns116. 

Deste modo, não é toda a nomenclatura específica (noite, sono, sonho) que precisa 

aparecer obrigatoriamente nas cenas oníricas: no sonho de Penélope (Odisseia, XIX, 530-

 
112 Observação feita por Marcus Reis Pinheiro (PFI-UFF), em 23/03/2023, em uma primeira discussão sobre o 

texto da qualificação, antes da versão final enviada à banca. 
113 “Les songes ont donc la possibilité, depuis leur pays, de se rendre sur terre ou dans l’Hadès. Ils semblent 

d’ailleurs le seul moyen de communication entre les âmes des morts, du moins celles qui n’ont pas encore reçu 

les honneurs funèbres, et les vivants. C’est par l’intermédiaire du rêve que l’âme de Patrocle peut parler à 

Achille aux vers 65-107 du chant XXIII de l’Iliade.” (COUSIN, Catherine. “Le songe et la  mort dans les poèmes 

homériques”. In: Gaia. Revue interdisciplinaire sur la Grèce Archaïque , nº 18 (2015), pp. 103-115, cit. pp. 

105-106). 
114 “Following the argument about Hades’ invisibility in the Iliad, this chapter argues that Homer finds a way 

of bringing his audience in contact with the realm of the dead and, most importantly, with what happens to 

heroes after their career on the battlefield has ended. Homer allows the ghost of Patroclus to enter the scene 

of the Iliad by creating a hybrid dream/Underworld scene in which the necessary space for a manifestation of 

the dead can be found” (GAZIS, George. Homer and the Poetics of Hades. Oxford: Oxford University Press, 

2018, p. 47). 
115 Uma estela em relevo encontrada na Ágora de Atenas e datada do século IV a.C. (I 7396) é um exemplo: 

Διονύ[σ]ιο[ς- - -]ωνος κα[ὶ] | οἱ παῖδες Ἥρωι Κα- | λλιστεφάνωι ἀν- | έθηκαν παλαιοργός, | 

ὄψιν ἰδὼν θείαν ἐν ὕπνω[ι] | Διονύσιος ἥρω |κοσμεῖ καὶ παῖδας | Καλλιστεφάνου · σὺ δὲ τούτων | άντιδίδου 

πλοῦτόν τε | καὶ εὐαίων’ ὑγίειαν [Dionísio, filho de <S...>, o sapateiro, e seus filhos dedicaram isso ao herói 

Kallistephanos. Tendo tido uma visão divina em seu sono, Dionísio adorna o herói e os filhos de 

Kallistephanos; dê em troca dessas coisas riqueza e saúde feliz] (cf. LAWTON. “Votive Reliefs”. In: Athenian 

Agora 38, p. 89) 
116 Cf. MORRIS, James. “‘Dream Scenes’ in Homer, a Study in Variation”. In: Transactions of the American 

Philological Association, Vol. 113 (1983), pp. 39-54. 



50 

 

558), que analiso brevemente abaixo, não há em cena, por exemplo, nem a noite nem o sono. 

Na verdade, do ponto de vista estritamente narrativo, uma vez que os sonhos em Homero 

são uma categoria diferida (no sentido de os sonhos homéricos não serem autônomos, 

produto do reino do indivíduo, mas externos, impostas a ele), as situações oníricas também 

replicam, em geral, outras situações-tipo, apropriadas de outras situações ou cenas: na 

aparição do εἴδωλον de Pátroclo, o motivo pode ser tanto o da “cena da chegada” 

(Ankunftsszene), como o do “outro desaparecido” (anderen Gones), ou o da “cena do 

mensageiro” (Botenszene), presentes nos poemas, e que nada têm a ver com o sonho117.  

 

2.3.3 O quase-sonho homérico 

 

De fato, além das duas situações elencadas acima, há também, nos poemas 

homéricos, situações de “quase sonho”, em que a narrativa aponta para um iminente 

desenvolvimento onírico – mas, como o personagem que deveria sonhá-lo não dorme em 

cena, o que seria narrado em sonho torna-se aparição divina direta. É o que se dá com Atena, 

correndo em socorro de seus protegidos (Telêmaco, Odisseu), não durante o sono, mas 

durante seu estado de vigília (ou semi-vigília). 

Porém Palas Atena foi até à ampla Lacedemónia, 

para lembrar ao brilhante filho do magnânimo Odisseu 

o regresso do pai e para o incitar a pôr-se a caminho. 

Encontrou Telémaco e o glorioso filho de Nestor 

5a dormir no pátio do famoso Menelau, 

mas só o filho de Nestor estava vencido pelo sono suave. 

Não se apoderara o doce sono de Telémaco, mas ao longo 

da noite imortal a  preocupação pelo pai o mantinha acordado. 

De pé junto dele, assim falou a deusa de olhos garços Atena:  

10 “Telêmaco, não te fica bem estares longe de casa por mais tempo, 

deixando para trás no teu palácio riquezas e homens tão  

insolentes, não vão eles dividir e devorar todos os teus haveres, 

ao mesmo tempo que terás feito uma viagem em vão”. 

(Odisseia, XV, 1-13) (Trad. Frederico Lourenço) 118 

 
117 Apropriando-me aqui do esquema de situações-tipo proposto por AREND, Walter. Die typischen Scenen 

bei Homer [1933]. Berlin: Weidmann, 1975, pp. 61-63. Gazis, sem necessariamente se referir a  Arend, propõe 

uma quarta situação-tipo, quando afirma que “in this sense Achilles, by falling asleep, begins his own 

‘katabasis’, entering the liminal space of the dream in which Patroclus will appear .” (GAZIS, Homer and the 

Poetics of Hades, p. 63). 
118 Ver também Odisseia, XX, 30 e ss, onde Atena, desta vez, interpela o próprio Odisseu. Comentando esta 

cena do canto XX, Brillante chama atenção para que a “ formula usata per indicare il permanere della dea 

presso il suo protetto e la posizione dalla quale comunica con lui è quella comune per le apparizioni oniriche: 

[Odisseia, XX, 32] στῆ δ’ ἄρ’ ὑπὲρ κεφαλῆς καί μιν πρὸς μῦθον ἔειπε· [Postou-se junto à sua cabeça e disse-

lhe estas palavras:]” (BRILLANTE, 1990, pp 32-33). 



51 

 

2.3.4 A relação onírica durante a vigília 

 

E, por fim, para situar a perspectiva dessa gradação comunicacional em um quadro o 

mais amplo possível, devemos considerar também situações diegéticas homéricas em que o 

contato com a mensagem divina é direta, acontecendo claramente durante a vigília, o deus 

aparecendo na forma humana (artifício recorrente nas teofanias homéricas119) sem que o 

sonho ou sono estejam em cena120.  

“Assim dizendo, afastei-me da nau e da praia. 

275 Quando entre os sagrados arvoredos estava prestes a chegar 

ao grande palácio de Circe das muitas poções mágicas, 

veio ao meu encontro Hermes da vara dourada  

(dirigindo-me eu ao palácio), semelhante a um homem jovem, 

com a primeira barba a despontar, 

279b altura em que a juventude tem mais encanto. 

280 Apertando-me a mão, dirigiu-me a palavra e tratou-me pelo nome: 

“Aonde, ó infeliz, vais tu desta vez, sozinho por estes montes, 

sem conheceres o lugar? Os teus companheiros em casa de Circe 

estão encurralados como porcos, em pocilgas escondidas. 

Será que vieste para os soltar? Digo-te que não regressarás, 

285 mas ficarás também tu, onde estão os outros. 

Mas eu te libertarei das desgraças. Salvar-te-ei. 

Leva esta droga potente para o palácio de Circe: 

afastará da tua cabeça o dia da desgraça.” 

(Odisseia, IV, 274-289) (Trad. Frederico Lourenço) 

Vemos aqui que, quando Odisseu está em perigo diante de Circe, Hermes vem a seu 

encontro de modo muito similar às narrativas de sonho; o herói, entretanto, está totalmente 

acordado e plenamente consciente do que se passa ao seu redor. É possível inferir, no plano 

da temporalidade diegética, que Hermes, dada a urgência do perigo, não tenha podido 

esperar o sono de Odisseu para entrar em contato121. Mas o elemento que liga a comunicação 

divina-humana no indivíduo desperto (neste caso) e no indivíduo adormecido (nos casos de 

sonho) é facilmente distinguível: o relativo isolamento do personagem a quem é comunicada 

a informação (privilegiada e crucial para a sua sobrevivência).  

 
119 DIETRICH, Bernard. “Divine Epiphanies in Homer”. In: Numen, Vol. 30, Fasc. 1 (Jul., 1983), pp. 53-79. 
120 Cf. MORRIS, James. “‘Dream Scenes’ in Homer, a Study in Variation”. In: Transactions of the American 

Philological Association, Vol. 113 (1983), pp. 39-54. 
121 Neste caso, a preparação do pharmakon milagroso que salvará Odisseu dos poderes de Circe é solidário de 

um clássico elemento narrativo folclórico, o do auxiliar mágico. Quando uma divindade é mostrada 

protagonizando esse expediente, ela é denominada por alguns como Helfergottheit [lit., “divindade 

auxiliadora”], e esse papel é muito importante na praxis mágica. Para a função do auxiliar mágico nas narrativas 

folclóricas, ver PROPP, Vladimir. Morfologia do Conto Maravilhoso . Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2006, cap. 3.  



52 

 

Quando, em outro exemplo de comunicação durante a vigília, Atena impede Aquiles 

de investir contra a vida de Agamêmnon, o plano narrativo acentua claramente que ela é 

visível somente para o herói: 

Assim falou. Mas uma dor se apoderou do Pelida, cujo coração  

no peito hirsuto se dividia no que haveria de pensar:  

190 ou desembainhar de junto da coxa a espada afiada  

e dispersar a assembleia matando o Atrida; 

ou antes acalmar a ira e refrear o coração. 

Enquanto isto pensava no espírito e no coração, 

tirando a espada da bainha, chegou Atena, 

195 vinda do céu. Mandara -a a deusa Hera de alvos braços, 

pois a ambos ela estimava e protegia no seu coração. 

Postou-se atrás dele e agarrou no loiro cabelo do Pelida, 

visível apenas para ele. Nenhum dos outros a viu. 

Espantou-se Aquiles ao voltar-se para trás; e logo reconheceu 

200 Palas Atena, cujos olhos faiscavam terrivelmente.  

(Ilíada, I, 188-200) (Trad. Frederico Lourenço) 

 Deste modo, a comunicação privilegiada entre o divino e o humano que aparece nos 

sonhos é solidária de outras formas de comunicação da mesma espécie: o oracular, a 

interferência direta dos deuses na história, as epifanias etc. O diurno e o noturno, a vigília e 

o sono, são aspectos concretos e narrativos desse processo, mas, como seria de se esperar, 

os deuses decidem os modos da comunicação de acordo com sua conveniência. Pelos 

exemplos, no entanto, é crucial na estrutura a forma exclusiva, privada. Nesta perspectiva, 

as formas públicas da interação entre o divino e o humano são deixadas aos adivinhos – uma 

vez que as formas de comunicação direta (no sono ou na vigília) entre os deuses e os heróis 

(comunicação direta porque provavelmente derivada da importância aristocrática destes 

últimos) são cabalmente imediatas e não precisam ser necessariamente interpretadas.  

 

2.3.5 Os heróis precisam de onirocrítica? 

  

Diante desse quadro geral, onde ficaria a onirocrítica homérica? No contexto das 

interseções culturais que confluem entre o Oriente Próximo e os Bálcãs por volta dos 

primeiros séculos do primeiro milênio, a onirocrítica é uma atividade resiliente122. Mas na 

quase totalidade das cenas relativas ao sonho encontradas na Ilíada, a tekhné dos vates 

oníricos seria inteiramente inútil; e eles, de fato, nunca são convocados em tais situações 

 
122 NOEGEL, Scott. “Dreaming and the Ideology of Mantics: Homer and Ancient Near Eastern Oneiromancy.” 

In: PANAINO, Antonio; PETTINATO, G. (eds.). Ideologies as Intercultural Phenomena: Proceedings of the 

Assyrian and Babylonian Intellectual Heritage Project, Chicago, October 27 -31, 2000. Melammu Symposia 

III. Milano: Università di Bilogna / ISIAO, 2002, pp. 167-181. 



53 

 

porque todos os processos comunicativos oníricos tratados até aqui são estruturalmente 

privados e diretamente compreensíveis pelos receptores (sonhadores). Os sonhos divinos 

existem não exatamente como, o que seria o objetivo das onirocríticas, previsão do futuro 

(embora o futuro dos personagens esteja sempre em jogo em cada uma das cenas), mas 

principalmente como conselho, admoestação, reforço à prudência e suporte moral.  

 Esses sonhos admoestatórios não são “proto-ecfrásticos”: seu conteúdo manifesto é 

basicamente feito de logoi, de discursos, e não de eikones, de imagens; também nada há 

neles que indique simulações dislépticas ou sensoriais extraordinárias, passíveis de serem 

descritas de modo particular; ou, insistindo ainda uma vez no léxico freudiano, não há neles 

condensações, deformações, deslocamentos123. Também não temos aí nada das paisagens 

maravilhosas, dos transportes extáticos, que tanto alimentam as descrições oníricas 

posteriores e que servirão de componente poético para diversos tipos de texto que fazem uso 

dessas narrativas124. 

O papel da onirocrítica (por conseguinte, o lugar dos intérpretes oníricos125) nos 

poemas homéricos, embora esse termo não apareça concretamente, parece existir apenas no 

tratamento indiferenciado dos sonhos, quando se trata de um perigo genérico, em que os 

deuses demonstram sua irritação, junto ao corpo social, de modo indistinto: a peste, o mal 

difuso, as doenças, enfim, todas as circunstâncias (muitas delas, usualmente, aparecendo nos 

roteiros do drama trágico) que afetam, sem explicação plausível, o funcionamento dos 

personagens e da comunidade. Nestes casos, os sonhos, como os outros signa disponíveis 

(voo dos pássaros, mortes inexplicáveis, rupturas na ordem natural da physis), passam a fazer 

 
123 Quer dizer, aquilo que Freud denominou, em sua generalidade, de Traumarbeit (“trabalho do sonho”): 

Verdichtungsarbeit (“trabalho de condensação”); Verschiebungsarbeit (“trabalho de deslocamento”), 

Traumentstellung (“deformação onírica”) etc. Lembro que utilizo aqui o léxico freudiano por comodidade, sem 

sustentar sua viabilidade na análise concreta de qualquer narrativa onírica dos poemas homéricos – que, como 

já insisti, é, antes de mais nada, entendida como dispositivo dentro das rapsódias e não necessariamente 

atestações diretas de caráter antropológico. 
124 Por exemplo, embora o Sonho de Cipião (Cícero, República, VI) tenha caráter profético e filosófico, ele é 

essencialmente contemplativo, logo, descritivo – e, neste caso, valoriza uma paisagem, senão exatamente 

“onírica” (composta de deformações do real, criaturas monstruosas etc.), certamente extraordinária: “ Havia ali 

um círculo muito resplandecente, luzindo entre astros fulgurantes, que vós, com palavras gregas, denominais 

‘Via Láctea’. A partir daquele ponto, para mim que contemplava o universo, os outros corpos celestes 

mostravam-se fúlgidos e maravilhosos. Eram aquelas estrelas que não são avistadas cá da Terra, tão grandes 

que jamais teríamos imaginado, sendo que a menor e mais distante do céu e mais vizinha da Terra, brilhava 

com luz alheia. Aqueles globos estrelados superam de muito a Terra em magnitude. Eis que então o globo 

terrestre pareceu-me tão pequeno, causando vergonha constatar que o nosso Império não passa de uma leve 

mancha.” (Cícero, República, VI, 8) (CICERO. A Velhice Saudável. O Sonho de Cipião . Trad. Luiz Feracini. 

São Paulo: Editora Escala, 2006, p. 93). 
125 BRILLANTE, Carlo. “Ὀνειροπόλος in Omero” In: Medicina nei Secoli. Arte e Scienza, 21/2 (2009), pp. 

693-719. 



54 

 

parte do corpo semiótico das razões, e das soluções, desses ataques e dissonâncias. É 

somente no contexto dessas variáveis públicas (incisivas, mas relativamente 

indeterminadas) que o sonho divino precisa ser interpretado126. Enquanto signo que orbita 

no céu da desordem social, o sonho foi alocado como objeto de um campo divinatório 

específico, sendo equivalente a qualquer outra forma de mântica, com seus inerentes 

intérpretes (profetas, sacerdotes de oráculos, e assim por diante).  

Quando Aquiles, por exemplo, pede para que se investiguem as razões da cólera de 

Apolo (que dizima o acampamento dos aqueus no início da Ilíada), ao mesmo tempo que 

afirma a origem divina dos sonhos, confirma também a equivalência da interpretação onírica 

em relação a todas as outras formas mânticas ordinárias: 

Assim que se encontraram todos reunidos, 

levantou-se para lhes falar Aquiles de pés velozes: 

“Atrida, julgo agora que seremos obrigados a regressar 

60 e voltar frustrados para casa, isto no caso de fugirmos à morte, 

se ao mesmo tempo a guerra e a doença dizimam os Aqueus. 

Mas agora interroguemos algum vidente [μάντιν ἐρείομεν] ou sacerdote [ἱερῆα], 

ou um intérprete de sonhos [ὀνειροπόλον] – também os sonhos [ὄναρ] 

         vêm de Zeus 

–, 

que nos indique por que razão se encolerizou Febo Apolo, 

65 se por causa de promessa ou de hecatombe nos censura;  

na esperança de que aceite o sacrifício de ovelhas e cabras 

imaculadas e que assim afaste de nós a pestilência.” 

(Ilíada, I, 62-64). (Trad. Frederico Lourenço) 

2.3.6 O gênero no onírico homérico 

 

Agamêmnon, Aquiles, Odisseu. Enquanto, na Ilíada, quem sonha são os homens, na 

Odisseia, somente as mulheres sonham127. Para além das consequências evidentes que, sob 

a palheta dos estudos de gênero, podemos extrair dessa diferença, a poética onírica traz uma 

mudança estrutural na forma do sonho quando associada a uma personagem feminina e é 

esta mudança, no plano narrativo, que interessa mais particularmente aqui128. Uma breve 

análise do sonho de Penélope na Odisseia (XIX, 530 e ss.) permite confrontar as funções 

 
126 No caso do sonho de Penélope (Odisseia, XIX, 530 e ss.), comentado abaixo, a écfrase do subtexto do sonho 

é totalmente clara e distinta, o que não é compreensível é seu sentido. 
127 MARINI, Nicoletta. Pallidi fantasmi. Apparizioni di sogni in Omero e in Erodoto . Milano: Carlo Signorelli 

Editore, 2004, p. 22. 
128 PRATT, Louise. “Odyssey 19.535-50. On the Interpretation of Dreams and Signs in Homer”. In: Classical 

Philology, Vol. 89, issue 2 (1994), pp. 147-152; BULKELEY, Kelly. “Penelope as Dreamer: A Reading of 

Book 19 of the Odyssey”. In: Dreaming, Vol. 8, nº 4 (1998), pp. 229-242; ROZOKOKI, Alexandra. 

“Penelope’s Dream in Book 19 of the Odyssey”. In: The Classical Quarterly, Vol. 51, nº 1 (2001), pp. 1-6. 



55 

 

privadas e públicas nesse sistema comunicacional do onírico nos dois poemas e tornar mais 

clara a relação que há, neles, entre o admoestatório e o onirocrítico.  

Enquanto o meu filho era uma criança irresponsável, 

não queria que me casasse, deixando assim a casa do marido.  

Mas agora já é adulto; já  chegou ao limite da juventude:  

agora pede-me que abandone o palácio, porque está  

preocupado com os haveres que os Aqueus lhe devoram. 

535 Ouve agora este sonho e interpreta -o para mim!  [ἀλλ’ ἄγε μοι τὸν ὄνειρον  

ὑπόκριναι καὶ ἄκουσον] 

Cá em casa tenho vinte gansos que saem da água  

para comer trigo: com eles me alegro quando os vejo. 

Mas da montanha veio uma grande águia de bico recurvo, 

que se atirou aos pescoços dos gansos, matando-os a todos. 

540 Eles jaziam aos montes no palácio, mas a águia voltou  

para o éter divino. Eu chorava, embora estivesse a sonhar. 

À minha volta se reuniam as mulheres de belos cabelos dos Aqueus,  

enquanto eu chorava convulsivamente, porque uma águia matara  

os meus gansos. Mas a águia regressou; e pousada no alto 

545 de uma viga fez parar o meu choro com voz de homem mortal:  

“Anima -te, ó filha de Icário, cuja fama chega longe!  

Isto não é um sonho [ὄναρ], mas uma visão verdadeira [ὕπαρ ἐσθλόν],  

que se cumprirá. Os gansos são os pretendentes, 

e eu, que antes fui a águia, agora regresso como marido, 

550 que fará que se abata sobre os pretendentes um terrível destino.”  

Assim falou; e depois largou-me o sono doce como mel.  

Vi que os gansos continuavam no palácio, comendo 

o trigo do comedouro, como sempre fizeram. 

Respondendo-lhe, assim falou o astucioso Odisseu: 

555 “Senhora, não é possível interpretar o sonho [ὑποκρίνασθαι ὄνειρον]  

infletindo-o [ἀποκλίναντ’] 

de modo diverso daquilo que te disse o próprio Odisseu.  

Ele disse como tudo acabará. Para todos os pretendentes 

virá a destruição: nenhum deles escapará à morte e ao destino.”  

(Odisseia, XIX, 530-558) (Trad. Frederico Lourenço) 

O sonho rememorado por Penélope diante do Estrangeiro (que outro não é que o 

próprio Odisseu), embora construído como prolepse inteiramente voltada para o 

desenvolvimento posterior da trama, está sob a forma narrativa de um oráculo129. Em lugar 

da admoestação ou do conselho divino direto, Penélope recebeu um enigma130. Em lugar de 

 
129 Enquanto dispositivo poético, o sonho é, evidentemente, um artifício ex machina, que permite diversos 

saltos lógicos no subtexto – como, por exemplo, conectar diversas linhas do tempo narrativo na narrativa épica 

(neste caso, o presente com o futuro). Cf. KHOO, Astrid. “Dream scenes in ancient epic”. In: REITZ, 

Christiane; FINKMANN, Simone (ed.). Structures of Epic Poetry. Vol. II-2: Configuration. Berlin: De 

Gruyter, 2019, pp. 563-595. 
130 KWAPZT, Jan; PETRAIN, David; SZYMANSKI, Mikolaj. The Muse at Play: Riddles and Wordplay in 

Greek and Latin Poetry. Berlin: de Gruyter, 2013. Em inglês, “riddle” serve tanto para o enigma (enigma, que 

se exprime em linguagem velada, alegórica ou metafórica) quanto para a adivinha (conundrum, que faz uso de 

jogos de palavras). O moderno estudo da adivinha é praticamente indissociável dos estudos folclóricos: 

GEORGES, Robert; DUNDES, Alan. “Toward a Structural Definition of the Riddle”. In: The Journal of 

American Folklore, Vol. 76, n° 300 (Apr.-Jun., 1963), pp. 111-118; MARANDA, Elli Köngäs. “Riddles and 

Riddling: An Introduction”. In: The Journal of American Folklore, Vol. 89, n° 352 (Apr.-Jun., 1976), pp. 127-

 



56 

 

logoi, uma série de eikones: situações diegéticas que são objetivamente descritas por 

Penélope, mas sobre as quais ela não consegue depreender o sentido de modo imediato. 

Assim, o caráter divino do sonho de Penélope não vem apenas da visão de sonho em si 

(podemos supor que Penélope, embora mulher, partilhe a noção geral de que o sonho que 

teve, como os sonhos em geral, seria de origem divina), quer dizer, não vem apenas da 

morfologia que é imposta pelos deuses ao conteúdo manifesto do sonho, mas também da 

própria forma narrativa em que o sonho foi recebido: o enigma está associado diretamente, 

e por excelência, às moléculas narrativas do oracular – e, tal como os sonhos em si, a forma 

enigmática entregue a Penélope poderia facilmente ser considerada como reforço do aspecto 

transcendente do próprio sonho, confirmando-o enquanto “expressão de uma percepção 

divina superior”131.  

Digno de nota é que o processo do adormecer, necessariamente descrito nos sonhos 

que aparecem na Ilíada, não é aqui incorporado à cena: é o espaço-tempo lógico da diegese 

que supõe o momento do sono que propiciou o sonho de Penélope – em um passado não tão 

distante (uma noite, talvez duas?) da sua rememoração diante do Estrangeiro/Odisseu. Isso 

é bastante peculiar, pois se há uma coisa que Penélope faz, apesar de sofrer das “picadas da 

insônia”, é dormir132. Descontada, porém, essa ausência narrativa da noite de sono, o sonho 

de Penélope se distingue não apenas pela dinâmica informacional (enigmática, indireta, 

constrangida à mediação) como também pela forma rapsódica tomada pelo conteúdo 

manifesto (que nada tem de admoestatório, constituído por uma narrativa descritiva, uma 

história, um mythos): e é esse o tipo de sonho, ecfrástico, que é o objeto da tekhné onirocrítica 

(na cena em questão, a cargo do Estrangeiro/Odisseu).  

Paradoxalmente, porém, diz o “onirocrítico”, nesta passagem o sonho [ὄναρ] não 

deve ser interpretado enquanto sonho, mas como uma visão verdadeira [ὕπαρ ἐσθλόν]. E 

 
137; KAIVOLA-BREGENHØJ, Annikki “Riddles: Perspectives on the Use, Function, and Change in a 

Folklore Genre”. In: Studia Fennica, Folkloristica, 10 (2001), pp. 11-12. 
131 É assim que pensam alguns intérpretes do início do século XX a respeito da relação entre enigma e oráculo: 

“Para a maioria dos povos, os oráculos e ditados também eram envoltos na linguagem obscura dos enigmas 

e eram considerados expressões de uma percepção divina superior. É por isso que enigmas, oráculos e ditados 

têm o caráter de um tesouro secreto e sagrado nos tempos mais antigos.” (OHLERT, Karl. Rätsel und 

Rätselspiele der alten Griechen. Berlin: Mayer & Müller, 1912, p. 1). 
132 “Penelope conhece a picada da insônia: ansiedades intensas e agudas, tormentos intoleráveis, 

arrependimentos, incertezas, dores que a condição de vigília não pode suportar. E precisamente por isso 

exalta o sono, o ‘limite’, a moîra , que os deuses impuseram aos mortais”. (CITATI, Pietro. La mente colorata. 

Ulisse e l’Odissea. Milano: Adelphi, 2018, p. 237). 



57 

 

esta “visão verdadeira”, apesar de alegorizada sob formas animais133, é unívoca, o 

Estrangeiro/Odisseu sendo peremptório a esse respeito: só há uma interpretação possível. A 

essa univocidade corresponde uma falta de especialização: a terminologia referente à 

interpretação, como assinalado acima, não é marcada por um vocabulário (mântico ou 

técnico) específico à interpretação onírica, mas à explicação em geral de algo: ὑποκρίνω, 

“responder”, “responder algo”, “responder alguém”, e, por extensão, “explicar”, 

“interpretar”, tem aqui sentido genérico, e só mais tarde ganhará contornos específicos às 

artes oraculares134. 

 

 
133 A caracterização de personagens sob formas animais é usual nas fábulas, mas os scholars eram até pouco 

tempo quase unânimes em afirmar que não havia propriamente fábulas na Ilíada e na Odisseia: “on n’en trouve 

pas la moindre réminiscence [de fábula] chez Homère bien que l’Iliade et l’Odyssée recourent abondamment 

aux comparaisons animales” (LASSERRE, François. “La fable en Grèce dans la poésie archaïque”. In: 

ADRADOS, Francisco Rodríguez; REVERDIN, Olivier (eds.). La fable. Huit exposés suivis de discussions. 

Geneva: Fondation Hardt, 1984 [Entretiens sur l’Antiquité Classique, no. 30], p. 67), e que, quando Homero 

“wishes a character to encourage, exhort, or dissuade, instead of employing a fable, he introduces a formal 

exemplary or paradigmatic myth” (DAVIES, Malcolm.  “Homer and the Fable: Odyssey 21.293-306”. In: 

Prometheus. Rivista di Studi Classici, Vol. 27 nº 3 (2001), pp. 193-210, cit., p. 194). Mas a fábula é tão antiga 

quanto a poesia grega, e a tradição textual conservou em Hesíodo a mais antiga versão da fábula do Falcão e o 

Rouxinol, que aparecerá mais tarde na coleção aesiópica (Esopo, H. 4). Em relação a Homero, a negativa era 

por demais ca tegórica e foi nuançada pela produção acadêmica dos últimos vinte anos: cf. por exemplo, o 

trabalho do próprio Davies (2001), que remete a duas passagens na Odisseia (XIV, 457 e XXI, 288 e ss.). Para 

a bibliografia sobre a fábula até 1985, ver CARNES, Pack. Fable Scholarship. An annotated bibliography. 

New York: Garland Pub., 1985. FRAENKEL, Eduard. “Zur Form der αἰνου” In: Rheinisches Museum 73 

(1924), pp. 366-370; ADRADOS, Francisco Rodríguez; VAN DIJK, Gert-Jan. History of the Graeco-Latin 

Fable. 3 Vols. Leiden: Brill, 1999-2003; VAN DIJK, Gert-Jan. “Theory and Terminology of the Greek Fable”. 

In: Reinardus. Yearbook of the International Reynard Society , 6, (1993), pp. 171-183; VAN DIJK, Gert-Jan. 

ΑΙΝΟΙ ΛΟΓΟΙ ΜΥΘΟΙ. Fables in Archaic, Classical, and Hellenistic Greek Literature. With a Study of the 

Theory and Terminology of the Genre. Leiden: Brill, 1997; HOLZBERG, Niklas. The Ancient Fable. An 

Introduction (or. alemão Antike Fabel, 2001). Bloomington: Indiana University Press, 2002. 
134 Com o sentido específico de interpretação de um presságio, ὑποκρίνω aparece em Heródoto: “Enquanto 

Creso se entregava à elaboração de seus planos, a  parte extramuros da cidade enchia -se de serpentes, e os 

cavalos, abandonando as pastagens, corriam a devorá -las. Esse espetáculo, de que Creso foi testemunha, 

pareceu, aos olhos do soberano, algo de sobrenatural [τέρας, i.e., um presságio], e, de fato, o era. Creso mandou 

logo consultar os adivinhos [θεοπρόπους] de Telmesse, e os emissários foram informados da significação 

daquele fenômeno [σημαίνειν τὸ τέρας], não chegando, porém, a comunicá -lo ao soberano, pois, ao 

regressarem por mar, souberam-no já derrotado e prisioneiro. A resposta era que Creso veria um exército de 

estrangeiros no seu reino e que estes subjugariam os naturais do país, já  que a serpente não passava de uma 

filha da terra, e o cavalo, de um inimigo, de um estrangeiro. Creso já se encontrava prisioneiro quando [os 

Telmessianos] divulgaram essa resposta [ὑπεκρίναντο, i.e., essa interpretação do prodígio], mas ignorava -se 

[i.e., os adivinhos ignoravam] ainda a sorte de Sardes e o destino que seria dado ao soberano [Creso].” 

(Heródoto. História, I, 78) (Trad. José Brito Broca). Com o mesmo sentido, ver também  História I, 91. Como 

interpretação “de um sonho”, é empregado em Aristófanes: “Não posso deixar de lhe dar uma gorjeta de dois 

óbolos, para recompensá -lo pela interpretação inteligente do sonho.” (Aristófanes. As Vespas, v. 53) (Trad. 

Mario da Gama Kury). “ὑποκρίνασθαι: this word commonly refers to giving an answer in the form of a 

response that interprets an oracle or omen” (RUSSO, Joseph; FERNANDEZ-GALIANO, Manuel; HEUBECK, 

Alfred. A Commentary on Homer’s Odyssey. Volume III. Books XVII -XXIV. Oxford: Clarendon Press, 1992, 

pp. 102-103). 



58 

 

2.4 Os especialistas e os sonhos 

 

A partir dessa breve contextualização, podemos dizer que os poemas homéricos 

mostram ao menos três tipos de especialistas nas artes ignotas: de um lado, os que produzem 

pharmakeia e lidam com poções, como a deusa Circe, que vimos acima (Odisseia, X, 210-

243; 275-301); e, de outro lado, áugures, como Calcas (Ilíada, I, 68 e ss) 135, que possuem 

uma tekhné baseada na observação e interpretação de signos; e adivinhos e/ou profetas, como 

Tirésias (Odisseia, XI, 90 e ss), que produzem θεοπροπία136. 

No caso de Circe, embora uma deusa, seu poder advém do fato de ser versada nas 

artes da feitiçaria (o domínio dos pharmaka e da transmutação dos seres)137. Ela é parte do 

grupo mitológico das deusas e humanas versadas nas mesmas artes (como Hécate e 

Medeia)138. 

No segundo caso, a Ilíada traz o exemplo de Calcas, no papel de alguém capaz de 

interpretar os sinais dados pelos deuses. Embora provavelmente fruto de exercício, de 

aprendizado contínuo e de experiência (ele é descrito como um οἰωνοπόλος, um áugure, quer 

dizer, um conhecedor do voo dos pássaros)139, sua tekhné não pode, aparentemente, 

prescindir de laços devocionais com a divindade140.  

A Odisseia, por sua vez, traz outro famoso adivinho do mundo mitológico, Tirésias. 

Nesse trecho da epopeia, ele não é mais um personagem do mundo dos vivos, mas uma alma 

errante no Hades, contactado por Odisseu (por conselho de Circe, no canto X) através de um 

 
135 Calcas também aparece em diversos trechos da Posthomerica de Quinto de Smirna (cantos VIII, IX e XIV). 
136 Para o uso de μάνας [vidente, profeta], οίωνοπόλος [áugure] e θεοπρόπος [adivinho] em Homero, ver HAFT, 

Adele. “τὰ δὴ νῦν πὰντα τελεῖται. Prophecy and Recollection in the Assemblies of Iliad II and Odyssey II”. In: 

Arethusa, Vol. 25, nº 2 (Spring 1992), pp. 223-240. 
137 O texto mostra também o uso de um contrafeitiço (elaborado por Hermes para a proteção de Odisseu); o 

elemento sexual na cena não poderia ser ignorado.  
138 Cf. KARSAI, Gyorgy. “La magie dans l’Odyssée: Circé”. In: MOREAU, Alain; TURPIN, Jean-Claude 

(eds.). La Magie (Actes du coloque de Montpellier, 25-27 mars 1999). Tome II. La magie dans l’Antiquité 

grecque tardive. Montpellier: Publications de la Recherche, Université Paul-Valéry, 2000, pp. 185-198. Esse 

gênero de especialista é mais particularmente identificado com a produção de maleficia, que é basicamente o 

tipo de feitiço encontrado nos PGM. Essa tipologia será analisada mais profundamente no capítulo 2 da tese.  
139 “(...) Entre eles se levantou | então Calcas, filho de Testor, de longe o melhor dos adivinhos. [ο ἰωνοπόλων] 

| Todas as coisas ele sabia: as que são, as que serão e as que já foram” (Ilíada, I, 68 -70) (Trad. Frederico  

Lourenço). 
140 Em Ilíada I, 86-87, Calcas é apresentado por Aquiles como alguém que “reza [εὐχόμενος]” a Febo Apolo. 

Aqui, a  interpretação dos signos divinos não parece aqui ser livre e imediata (dependendo apenas das 

habilidades inerentes ao adivinho), mas parte de um constructo onde o aspecto devocional é colocado em 

relevo. 



59 

 

ritual necromântico (nekya)141. Neste caso, o próprio Odisseu é retratado como adivinho, ou 

interrogante, dominando a técnica de invocação dos mortos durante uma catábase (sua 

descida ao Hades) no canto XI142. Tirésias – que, segundo a tradição mitológica, ao pisar em 

duas serpentes que copulavam, ganhou a qualidade de hermafrodita (na qual permaneceu 

por nove anos) –, evidentemente, obtivera, com esse acontecimento sobrenatural, um 

elemento (inspiração etc.) certamente necessário à excelência de sua performance143.  

Magos podiam ser profissionais (que estudaram o assunto), especialistas que 

conseguiram sua expertise a partir da experiência. Sem necessariamente inspiração divina, 

não raro eram considerados, sobretudo em fontes mais tardias, simples charlatães144.  

Seja como for, vemos uma nítida diferença entre Circe e Calcas/Tirésias, no plano 

da ação: muito embora Calcas/Tirésias e Circe estejam separados pela diferença radical entre 

os deuses e os homens, Calcas e Tirésias não têm uma tekhné manual, uma arte de poções 

ou transmutações da matéria. Tirésias tem o dom da adivinhação, Calcas é um intérprete de 

signos, Circe uma farmacêutica (no sentido grego de pharmakon). Interessante notar também 

que a reação negativa e colérica de Agamenon diante do vaticínio de Calcas mostra que a 

posição dos personagens épicos (sobretudo os dotados de poder hierárquico) nas narrativas 

homéricas não é, por si só, submissa a tais interpretações145.  

Psique humana, origem divina e opacidade hermenêutica: elementos essenciais do 

sonho que já aparecem em Homero e que, de um modo ou de outro, acompanham toda a 

discussão clássica e pós-clássica sobre o onírico. A essa economia geral, acrescentam-se 

também elementos de ordem simbólica e prática: aparecendo durante a suspensão das 

 
141 Tirésias não aparece na Ilíada. Sua performance de adivinho “em vida” aparece no Édipo Rei e na Antígona 

de Sófocles, bem como nas Bacantes e nas Fenícias de Eurípides. Para a necromancia, ver OGDEN, Daniel. 

Greek and Roman Necromancy. Princeton: Princeton University Press, 2004. 
142 Embora, na Odisseia, o ritual se dê já nos infernos, havia locais específicos para exercer a prática 

necromântica no território dos vivos, como, por exemplo, o Necromanteion de Aqueronte em Ephyra 

(Tessália), em Dodona etc. Cf. EKSCHMITT, Werner. “Das Orakel von Dodona: Antike Orakelstätten 1”. In: 

Antike Welt, Vol. 29, nº 1 (1998), pp. 13-18; Idem. “Das Totenorakel von Ephyra: Antike Orakelstätten 2”. In: 

Antike Welt, Vol. 29, No. 3 (1998), pp. 225-230; OGDEN, Daniel. “The Ancient Greek Orackles of the Dead”. 

In: Acta Classica, Vol. 44 (2001), pp. 167-195. 
143 Higino, Fábulas, 75. Cf. BRISSON, Luc. Le mythe de Tirésias: essai d’analyse structurale. Leiden: Brill, 

1976. 
144 Para a tipologia dos adivinhos na Grécia, ver BERNAND, André. Sorciers grecs. Paris: Fayard, 1991; e 

GRAF, Fritz. La magie dans l’Antiquité gréco-romaine. Paris: Les Belles Lettres, 1994. 
145 Sobretudo quando lhes são desfavoráveis: “Adivinho de desgraças, em meu [Agamêmnon] benefício nunca 

tu profetizaste! | Sempre te é caro ao coração profetizar sofrimentos, | mas uma palavra benfazeja nunca foste 

capaz de proferir | ou fazer cumprir! (…)” (Ilíada, I, 106-109) (Trad. Frederico Lourenço). Essa tópica aparece 

no Édipo Rei: “(...) Creonte, em tempos idos amigo fiel, | agora se insinua insidiosamente | por trás de mim e 

anseia por aniquilar-me, | levado por um feiticeiro [μἀγον], charlatão [μηχανορράφον], | conspirador [δόλιον] 

que só tem olhos para o ouro | e é cego em sua própria arte [τὴν τέχνην δ' ἔφυ τυφλός] e em tudo mais!” 

(Sófocles, Édipo Rei, vv. 385 e ss.) (Trad. Mario da Gama Kury, vv. 462 e ss.). 



60 

 

atividades quotidianas, o sonho tem, na inatividade do sujeito sonhador, outro elemento 

essencial, pois, paradoxalmente, é esta suspensão que torna o indivíduo suscetível à atividade 

divina. 

A partir dos exemplos acima, percebe-se que o grego homérico atesta amplamente 

duas noções de sonho como substantivo (objeto), mas não claramente a ação de sonhar146. A 

experiência onírica é percebida menos como um processo anímico (interno) dos sonhadores 

do que como um processo objetivo (externo) no qual figuras reais (animadas, vindas de fora, 

e que não são criadas pela psique do sonhador) estão presentes. É assim que encontramos 

em Homero, ὀνειρος [sonho] e ὀνειροπόλος [intérprete de sonhos], mas não ὀνειροπολέω 

[sonhar] (termo que já ocorre em Platão147). E, sempre bom lembrar, em Homero, também 

os termos ὀνειροκριτική e correlatos são inexistentes148.  

 

2.5 Sonho e fantasia 

 

Por conta dessa externalidade e concretude do elemento onírico, não é de se espantar 

que o léxico homérico dos sonhos não envolva o conceito de “imaginação” (como 

traduzimos ordinariamente o grego φαντασία, através do latim imaginatio), muito embora o 

termo “imagem” apareça nas traduções em português quando associadas a εἴδωλον. Será 

interessante, para esclarecer este ponto, comparar o trecho que vimos acima (Ilíada, XXIII, 

104-107149) entre os tradutores lusófonos: ainda que algumas das traduções mais recentes 

vertam εἴδωλον como “espectro” ou “fantasma”150 – neste último caso, para se adequar mais 

 
146 CASEVITZ (1982), p. 67. 
147 Cf. República, 534c; Timeu, 52b. Para o termo ὀνειροπόλος, cf. BRILLANTE, Carlo. “Ὀνειροπόλος in 

Omero” In: Medicina nei Secoli. Arte e Scienza , 21/2 (2009), pp. 693-719. 
148 Dado o caráter meramente descritivo de ἐνύπνιον, ele não aponta para nenhum tipo de hermenêutica 

divinatória específica, seja em Homero, seja em todo o mundo grego: a única ocorrência do neologismo 

ἐνυπνιομάντις em língua grega, aliás, aparece muito tardiamente, no Lexicon de Hesychius de Alexandria (V-

VI d.C.). O primeiro uso atestado em grego de ὀνειροκριτικῆς está em Philon de Alexandria (~20 a.C.-50d.C.): 

αἱ δὲ κατὰ τὸ τρίτον εἶδος φαντασίαι μᾶλλον τῶν προτέρων ἀδηλούμεναι διὰ τὸ βαθὺ καὶ κατακορὲς ἔχειν τὸ 

αἴνιγμα ἐδεήθησαν καὶ τῆς ὀνειροκριτικῆς ἐπιστήμης [Mas essas visões que são fornecidas de acordo com a 

terceira espécie de imagens, sendo menos claras do que os dois primeiros tipos por terem um significado 

enigmático profundamente arraigado e intenso, requerem a ciência de um intérprete de sonhos.] (De Somniis, 

II, 4, 1-3). 
149 ὢ πόποι, ἦ ῥά τίς ἐστι καὶ εἰν Ἀΐδαο δόμοισι | ψυχὴ καὶ εἴδωλον, ἀτὰρ φρένες οὐκ ἔνι πάμπαν· | παννυχίη 

γάρ μοι Πατροκλῆος δειλοῖο | ψυχὴ ἐφεστήκει γοόωσά τε μυρομένη τε, | καί μοι ἕκαστ’ ἐπέτελλεν· ἔϊκτο δὲ 

θέσκελον αὐτῷι. (Ilíada, XXIII, 104-107. In: Homeri Ilias. WEST, Martin (ed.).Vol. 2. Leipzig: Saur, 2000, 

p. 297). 
150 Fernando de Araújo Gomes, 1974, tradução em prosa: “(...) e disse essas palavras lamentáveis: – Há uma 

alma e um espectro, mesmo na casa de Hades, mas não há coração, de modo algum. Eis que, durante toda a 

noite, a alma do desventurado Pátroclo esteve ao meu lado, lamentando -se e chorando, e disse-me todos os 

 



61 

 

fidedignamente, talvez, à noção contemporânea geral (proveniente do folclore cristão) de 

“alma penada”, “alma de outro mundo” –, a maioria dos tradutores opta por “imagem”151.  

A discussão é importante porque imago, em latim, geralmente corresponde a εἰκών 

e a φάντασμα – termos usuais em grego para expressar a similitude e a aparência (por 

oposição à “realidade” de algo) –, mas não a εἴδωλον152. Um claro uso em grego para 

designar “imagem” (tal como entendemos em português) é filosófica, aparece na doxografia 

de Demócrito, mas é tardia, pois anotada por Diógenes Laércio153: em latim, o termo que 

traduz esta passagem não é imago, mas simulacrum, effigies, figura154.  

 
seus desejos e se parecia maravilhosamente com ele.” (Ilíada, XXIII, 103-107) || Frederico Lourenço, 2005: 

“Ah, é verdade que até na mansão de Hades subsiste | uma alma e um fantasma, embora sem vitalidade alguma. 

| Pois toda a noite a alma do desgraçado Pátroclo esteve | junto de mim, chorando e lamentando -se. Sobre 

cada coisa me | deu recomendações, assombrosamente a ele se assemelhando.” (Ilíada, XXIII, 104-107). || 

Christian Werner, 2019: “(...) Admirado, ergueu-se Aquiles, | bateu as mãos e disse uma palavra lamentosa. | 

‘Incrível, de fato também há algo na casa de Hades, | a alma, o espectro, mas o juízo não está inteiro, | pois 

toda a noite a alma do desgraçado Pátroclo | ficou junto a mim, lamentando-se aos prantos, | instruiu-me e, 

de forma espantosa, parecia com ele’”. (Ilíada, XXIII, 102-107). || A tradução de Leonardo Antunes (2022) 

também faz uso de “fantasma”, mas não para traduzir εἴδωλον, e sim ψυχὴ (cf. nota seguinte). 
151 Manuel Odorico Mendes, 1874: “Oh! Certo há no Orco fundo | Vácuas imagens, não tangíveis corpos: | A 

alma do meu Patroclo, de estupenda | Semelhança com ele, aqui me intima | Tristíssima e chorosa expressas 

ordens”. (Ilíada, XXIII, 104-107) || Carlos Alberto Nunes, 1941: “Ora a certeza adquiri de que no Hades, 

realmente, se encontram | almas e imagens dos vivos, privadas, contudo, de alento. | A alma do mísero 

Pátroclo, assaz parecida com ele, | toda essa noite, a gemer e a chorar, se manteve ao meu lado, | dando 

instruções minudentes de quanto fazer é preciso .” (Ilíada, XXIII, 104-107) || Haroldo de Campos, 2002: “Céus! 

No Hades há psiquês e ícones, mas inânimes, | Sem vida! Noite adentro a psiquê do meu Pátroclo | infausto, 

esteve-me vizinha, deplorando | e chorando; ordenava-me coisas e tinha, | com ele um parecido estranho, 

sobre-humano”. (Ilíada, XXIII, 104-107) || Trajano Vieira, 2020: “Ai de mim! Psique e imagem há também no 

lar | do Hades, mas, ocas, nelas não se encontra a mente! | Por toda a noite a ânima do pobre Pátroclo | 

rodeou-me acima, entre prantos e lamentos, | idêntica ao herói, dando instruções exatas .” (Ilíada, XXIII, 104-

107) || Leonardo Antunes, 2022: “Ai de mim! É verdade então que existe | mesmo depois no palácio de Hades, 

| algum sopro de vida e uma imagem, | mas não têm carne, sangue ou coração. | A noite toda esteve do meu 

lado | o fantasma de Pátroclo infeliz | o seu sopro de vida, a sua imagem, | soluçando de dor e pranteando. | 

Deu-me instrução de como devo agir, | incrivelmente idêntico a si mesmo .” (Ilíada, XXIII, 104-107). 
152 ERNOUT, Alfred; MEILLET, Antoine. Dictionnaire étymologique de la langue latine . Paris: Klincksieck, 

2001, p. 309. Thesaurus Lingua Latinae, VII,1, col. 402 
153 ὁρᾶν δ' ἡμᾶς κατ' εἰδώλων ἐμπτώσεις [Enxergamos, em consequência do impacto das imagens sobre nossos 

olhos] (Diógenes Laércio, Vidas, IX, 44 = DK 68 A 44 [16-17]). 
154 Thesaurus Lingua Latinae, VII,1, col. 226. Ver Cícero, Atticus II, 3, 2: Fenestrarum angustias quod 

reprehendis, scito te Κύρου παιδείαν reprehendere. nam cum ego idem istuc dicerem, Cyrus aiebat 

virid<ar>iorum διαφάσεις latis luminibus non tam esse suavis. etenim ἔστω ὄψις μὲν ἡ Α, τὸ δὲ ὁρώμενον 

<τὸ> ΒΓ, ἀκτῖνες δὲ †ΑΙΤΑ†. vides enim cetera. nam si κατ’ εἰδώλων ἐμπτώσεις videremus, valde laborarent 

εἴδωλα in angustiis; nunc fit lepide illa  ἔκχυσις radiorum. cetera si reprehenderis, non feres tacitum, nisi si quid 

erit eius modi quod sine sumptu corrigi possit. [Criticas a estreiteza de minhas janelas. Deixa -me te dizer que 

estás censurando a educação de Cyrus {n.b.: o arquiteto de Cícero se chamava Ciro, e a brincadeira aqui se 

refere à Ciropedia de Xenofonte}. Quando eu disse exatamente a mesma coisa, Cyrus me disse que as vistas 

da vegetação através de grandes aberturas não são tão agradáveis. Pois seja a visão A, o objeto percebido BC, 

os raios †????†, tu vês o resto. Claro, se a visão fosse devido à incidência de imagens, as imagens teriam 

dificuldade em espaços estreitos, mas como as coisas são, a emissão de raios funciona muito bem. Se 

encontrares falhas nos outros recursos, terei uma resposta para ti, a  menos que seja algo que possa ser corrigido 

sem despesas]. 



62 

 

Para εἴδωλον, o latim utiliza idolum (var. idolon) – que é empregado, desde muito 

cedo, para traduzir, no vocabulário filosófico, os variados tipos de simulacra. Mas um 

simulacrum não é imago e sim idolum. É este termo que foi depois apropriado pelos 

tradutores da Vetus Latina e da Patrística ocidental para caracterizar, por exemplo, as 

passagens gregas onde εἴδωλον significa a estatuária representando os “falsos deuses” 

(questão fundamental para o monoteísmo)155. Vejamos, como exemplo de passagem 

neotestamentária, 1 Coríntios 8:4: 

 

Diante do texto grego  

[4] Περὶ τῆς βρώσεως οὖν τῶν εἰδωλοθύτων, οἴδαμεν ὅτι οὐδὲν εἴδωλον ἐν κόσμῳ 

καὶ ὅτι οὐδεὶς Θεὸς <ἕτερος> εἰ μὴ εἷς. [No tocante à comida sacrificada a ídolos, 

sabemos que o ídolo, de si mesmo, nada é no mundo e que não há <outro> senão 

um só Deus.]156 

a Vulgata estabelece 

[4] de escis autem quae idolis immolantur scimus quia nihil est idolum in mundo 

et quod nullus Deus nisi unus.157 

Mas ao menos uma variante da Vetus Latina – no caso de 1 Coríntios, a reconstrução 

foi feita via comentário do Ambrosiaster (~366-384 d.C.), editado por Vogels158 – deixa 

mais claro que esse εἴδωλον/idolum não corresponde a imago, mas a sim simulacrum. 

Present: 51 54 58 61 75 76 77 78 84 88 89 AMst PEL SPM SPE  

de ] fratres de 84 

escis (61) 76 AMstAD ] esca 77 78, cibis AMsted 

autem AMstvar SPMvar ] ergo 77 78 SPMed, om. 84, igitur AMsted 

quae idolis immolantur 51 54 58 61 88 AMstvar SPMvar ] sacrificiorum 75 76 77 

78 

89 AMstAD SPMvar, simulacris immolatorum AMsted, eorum quae idolis 

immolantur PELB, sacrificiorum quae idolis immolantur PELvar, sacrificatorum 

SPMed 

scimus ] abs. 84; + autem 51, + enim AMsted 

 
155 Falsos ídolos no VT? 
156 Novum Testamentum Graece. Barbara Aland, Kurt Aland et alii (eds.). Stuttgart: Deutsche 

Bibelgesellschaft, 2012 [28 th ed.]. O texto da 28ª edição manteve a supressão de ἕτερος, mas, no aparato crítico, 

o termo aparece em ao menos um manuscrito uncial importante, ℵ2 (Codex Sinaiticus, sec. IV d.C.) – e em K 

(IX d.C.), em L (VIII d.C.) etc. A supressão é importante, porque “outro” esvaziaria, no processo semântico 

da passagem, a unidade divina apregoada no texto – tendo reflexo justamente sobre a questão da pluralidade 

dos ídolos de que trata o capítulo VIII de 1 Coríntios. 
157 Biblia Sacra iuxta Vulgatam Versionem. Roger Gryson et alii (eds.). Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 

1994 [4th ed.]. No aparato crítico, a  lição “nullus est” (em lugar de “nihil est”) aparece apenas em c (i.e., na 

Editio Clementina, de 1592-1598). 
158 HOUGHTON, H.A.G.; Kreinecker, C.M.; MACLACHLAN, R.F.; SMITH, C.J. The Principal Pauline 

Epistles. A Collation of Old Latin Witnesses. Leiden: Brill, 2019, p. 224. O trabalho crítico dos testemunhos 

foi baseado em VOGELS, Heinrich. Das Corpus Paulinum des Ambrosiaster. Bonn: Hanstein, 1957. 



63 

 

quia nihil est 51 54 ] quia nihil 75 76, abs. 84 

idolum 51 58 61 AMstvar ] abs. 84, simulacrum AMsted 

in mundo PELvar SPMvar ] om. 61 89 AMsted PELAB SPMed, in saeculo 75 76, 

abs. 84, in hoc mundo AMstAD, in mundum SPEvar 

et quod AMstvar ] eo quod 54, et quia 78 AMsted PELvar SPM, abs. 84 SPE  

nullus AMstvar ] nemo 75 76 89* AMsted SPM, abs. 84 SPE, non est 89C2  

deus nisi unus ] abs. 84 SPE; + deus 61 SPMvar 

Por conta dessas relações, e muito embora os textos em questão sejam muito tardios 

em relação a Homero, os tradutores que optaram por εἴδωλον como fantasma/espectro na 

passagem do canto XXIII da Ilíada – se descontarmos uma aproximação folclórica com 

“ectoplasma” ou “alma penada” que os termos carregam no português atual – me parecem 

mais próximos do que está em jogo no subtexto do que os que optaram por “imagem”. Como 

vimos, o εἴδωλον de Pátroclo não é exatamente uma imagem, mas um indivíduo concreto 

dotado de uma psique e de vontade própria: o termo “imagem” em português – porque, neste 

caso, um dispositivo oriundo de um sonho – será quase que imediatamente associado a 

“imagem mental”, podendo criar uma correlação errônea, como se o εἴδωλον fosse fruto da 

imaginação da (logo, fabricado pela) psique do sonhador, perdendo assim seu caráter externo 

e objetivo. Ao que tudo indica, o εἴδωλον não é uma phantasia, uma obra da imaginação159. 

Talvez uma boa tradução para o termo, aqui, fosse “forma animada”, como uma espécie de 

autômato dotado de movimento, mas desprovido daquilo que caracteriza propriamente os 

vivos (o sopro vital)160.  

É de suma importância compreender essa estrutura: quando os PGM falam em 

εἴδωλον, referem-se ou a entidades ou divindades preternaturais (“espíritos aéreos”, voces 

magicae etc.); ou às imagens estatuárias, bonecos ou outros objetos manufaturados e 

ritualmente consagrados, utilizados na operacionalização concreta da performance mágica. 

Embora a invocação aos mortos praticamente defina as práticas necromânticas em voga na 

Antiguidade, em nenhum feitiço onírico dos PGM (excetuando-se uma necromancia com a 

 
159 Na verdade, o termo phantasia é um neologismo da época clássica e aparece, pela primeira vez na língua 

grega, em Platão (das sete aparições do termo nos textos platônicos, quatro estão no Sofista). Cf. SILVERMAN, 

Allan. “Plato on ‘Phantasia’”. In: Classical Antiquity, Vol. 10, nº 1 (Apr., 1991), pp. 123-147; FOLLON, 

Jacques. “La notion de phantasia chez Platon”. In: LORIES, Danielle; RIZZERIO, Laura (eds.). De la 

phantasia à l’imagination . Louvain: Peeters, 2003, pp. 1-14, cit. p. 1; e COLLETTE, Bernard. “Phantasia et 

phantasma chez Platon”. In: Les études philosophiques, 2006/1, n° 76, pp. 89-106. Para o conceito na época 

clássica, ver WATSON, Gerard. Phantasia in Classical Thought. Galway: Officina Typographica/Galway 

University Press, 1988. 
160 A história do rei-escultor Pigmalião e sua estátua -esposa Galateia é tardia, a  mais antiga fonte sendo Ovídio 

(Metamorfoses, X, 243 e ss.). Neste caso, porém, ao atender as preces de Pigmalião, Vênus não torna Galateia 

uma estátua animada, mas um ser humano real – logo, a narrativa não serviria como exemplo de um autômato 

ou de uma forma animada não humana. Para a discussão geral sobre o autômato ligado ao sonho, ver 

BRILLANTE Carlo. “Metamorfosi di un’immagine: le statue animate e il sogno”. In: GUIDORIZZI, Guid o 

(ed.). Il sogno in Grecia, Rome/Bari: Laterza, 1988, pp. 17-33. 



64 

 

cabeça de um gato) há qualquer recorrência aos mortos na forma em que aparece em Homero 

(tal como Pátroclo no sonho de Aquiles) e estes não desempenham sequer papel secundário 

nos feitiços do corpus onírico analisado mais adiante na tese. Nos PGM, apesar da mecânica 

de controle do sonho ser quase sempre operacionalizada por meio de entidades 

preternaturais, os sonhos são dos vivos para os vivos, através do desejo dos vivos161. 

 

2.6 Pragmática onírica 

 

Outro aspecto igualmente notável em Homero é o caráter prático das narrativas 

onírico-divinas nos poemas (incluindo-se aqui o de Penélope): os sonhos homéricos, embora 

sejam, em sua totalidade, seguindo-se a nomenclatura da Onirocrítica de Artemidoro, 

θεόπεμπτος (enviado pelos deuses, mas de modo inesperado) e não αἰτηματικός (oriundo de 

um pedido direto aos deuses, como acontece, na maioria das vezes, nos papiros mágicos 

oníricos), são todos intrinsecamente úteis e encampados por completo (seus conteúdos) pelos 

sonhadores. Não poderia ser diferente, claro: inscritos no campo da ação heroica, servem 

antes ao fluxo rapsódico da narração que a uma antropologia das práticas quotidianas do 

período pré-clássico grego – e não teria sentido, em princípio e com este propósito, existir 

um sonho na narrativa que não estivesse interligado à intriga da própria narrativa. Seja como 

for, todos os sonhos de origem divina da Ilíada e da Odisseia são “aproveitados” em cada 

mínimo detalhe por quem os recebe. Como na estruturação onírica proposta por Freud, e 

guardadas as imensas distâncias e todas as devidas proporções, no sonho homérico também 

não há nada inútil, cada palavra, cada inflexão de voz da narrativa onírica é significativa e 

recuperada de modo integral pelo sonhador: assim, para utilizar o léxico freudiano, conteúdo 

latente e conteúdo manifesto são, nos sonhos homéricos, a mesma coisa162. 

 
161 Há 24 usos do lemma εἴδωλον nos PGM em 15 feitiços distintos. Em todos eles, o uso do termo está 

diretamente associado ou a uma invocação preternatural, ou a uma transformação simbólica em um ser divino 

(a metamorfose em animal ou em formas não antropoides é, aparentemente, uma das instâncias adquiridas pelo 

poder mágico), ou, simplesmente, a  um objeto manufaturado para uso no ritual: PGM III, 89 e 113 (no mesmo 

feitiço); IV, 1134; IV, 1468, 1474, 1481 e 1493 (mesmo feitiço); IV, 2731; VII, col. 1, linha 30; VIII, 38; XII, 

43; XII, 235 (ἐγώ εἰμι Εἴδωλος τοῖς κατὰ ἀλήθειαν εἰδώλοις ὡμοιωμένος [Eu sou a Imagem semelhante às 

verdadeiras imagens]); XII, 403 (estátua); XIII, 883 (γενοῦ μοι λύγξ, ἀετός, ὄφις, φοῖνιξ, ζωή, κράτος, 

ἀνάγ<κ>η, εἴδωλα θεῶν [Me transforme em lince, águia, serpente, fênix, vida, poder, necessidade, imagens 

divinas]); XXXIV, 19; XXXVIII rec linha 12; LI, 3; LXI, 36 (estátua); LXI, 53, 54 e 55 (mesmo feitiço; na 

linha 53, o termo aparece duas vezes; neste feitiço, εἴδωλον parece se aplicar a estátuas votivas dos deuses, 

embora possam ter um caráter abstrato de invocação a essas mesmas divindades). 
162 Embora Freud sustente, de forma ampla, que o conteúdo manifesto dos sonhos é uma forma deformada do 

conteúdo latente (e não idêntica  a ele), nada no conteúdo manifesto é arbitrário ou inútil, sendo cada elemento 

passível de análise e recondução para o sentido global do sonho: “Pensamentos oníricos e conteúdo onírico se 

 



65 

 

Se pensado dentro do modelo comunicacional, quer dizer, analisado à luz das teorias 

emissor-receptor, podemos ver claramente que o processo onírico homérico não é, em si 

mesmo, um tipo de formulação mágica163. Excetuando-se o sonho de Penélope, na Odisseia, 

o onírico divino e privado dos poemas é antes uma teckhné política, uma arte do conselho: 

os deuses, em última análise, funcionam como uma βουλευταί heteróclita e particular (que 

não se reúne nunca) de altíssimo nível (capaz de prever e modificar o futuro), em um sistema 

em que a comunicação com o divino é pressuposta como natural (ao menos para os grandes 

personagens heroicos). 

Evidentemente, o modelo dessa boulé divina (que, é sempre bom reforçar, não 

funciona de maneira coesa e plural, mas individual, de acordo com as preferências e 

caprichos de cada divindade) não poderia ser aquela proposta por Sólon em Atenas, que só 

foi criada no início do século VI a.C., muito menos a da ecclesia de Clístenes, cem anos 

depois164. Esse tipo de conselho privado se encontra apenas pontualmente no próprio 

material homérico, uma vez que, em linhas gerais, o que se vê neles, politicamente, são os 

conselhos dos chefes militares reunidos em campanha, onde todos orientam o líder 

(Agamêmnon, no caso da Ilíada) publicamente em assembleia – jamais ao pé do ouvido ou 

no recanto das tendas ou dos aposentos reais (onde se dão as cenas de sonhos). O conselho 

onírico homérico se assemelha, antes, ao tipo de conselho privado tête-à-tête que 

encontramos em Heródoto, quando este trata das grandes monarquias da Ásia Menor165.  

 
apresentam a nós como duas versões do mesmo conteúdo em duas linguagens diferentes, ou melhor, o conteúdo 

do sonho nos aparece como uma transposição dos pensamentos oníricos para outro modo de expressão, cujos 

signos e regras sintáticas devemos conhecer pela comparação do original com a tradução” (FREUD, Sigmund. 

A Interpretação dos Sonhos. Trad. Paulo César de Souza. São Paulo: Cia da Letras, 2019, p. 318). 
163 “O modelo tradicional da linguagem, tal como o elucidou Bühler particularmente, confinava -se a essas três 

funções (emotiva, conativa e referencial) e aos três ápices desse modelo: a primeira pessoa, o remetente; a 

segunda pessoa, o destinatário; e a ‘terceira pessoa’ propriamente dita, alguém ou algo de que se fala. Certas 

funções verbais adicionais podem ser facilmente inferidas desse modelo triádico. Assim, a função mágica, 

encantatória, é sobretudo a conversão de uma ‘terceira pessoa’ ausente ou inanima da em destinatário de uma 

mensagem conativa: ‘Que este terçol seque, tfu, tfu, tfu’ (fórmula mágica lituana)’” (JAKOBSON, 1970, pp. 

124-125). O modelo onírico privado que se destaca dos poemas homéricos pode não ser mágico, mas o modelo 

triádico desenvolvido por Jakobson é facilmente observável nele. 
164 Cf. RHODES, P. J. The Athenian Boule. Oxford: Clarendon Press, 1985. Para a evolução da bouleutai, ver 

BECK, Hans (ed.). A Companion to Ancient Greek Government . Hoboken: Wiley-Blackwell, 2013. 
165 Cf. BRATT, Kenneth. Herodotus’ Oriental Monarchs and their Counsellors (PhD Thesis). Princeton: 

Princeton University (Department of Classics), 1985. É curioso que não haja um estudo de envergadura, 

aprofundado e comparativo dedicado a esse tema na épica homérica e, mesmo no caso da época clássica e pós -

clássica, os estudos específicos sobre a arte dos conselheiros são raros. Para o contexto entre a época homérica 

até os tempos clássicos, encontrei apenas SCHULZ, Fabian. “Les conseillers et ambassadeurs, de la Grèce 

homérique à la Sparte classique”. In: Dialogues d’histoire ancienne (Supplément 17), 2017, pp. 641-657. Sobre 

a história diplomática dos antigos gregos, o clássico é ADCOCK, Frank; MOSLEY, Derek. Diplomacy in 

Ancient Greece. New York: St. Martin’s Press, 1975 – mas não se encontra aí nenhuma seção dedicada aos 

conselheiros da época homérica. Já em relação à retórica dos oradores, ver AMMONE, Stefano di Accadia. 

Omero e i suoi oratori. Tecniche di persuasione nell’ Iliade . Berlin: De Gruyter, 2012. 



66 

 

Apesar de, por conta disso, apontar, de algum modo, para modelos “orientais”, o 

onírico homérico é sempre plenamente manifesto na narrativa: não há chance de os deuses 

homéricos enviarem o envelope sem a carta, quer dizer, dar ao sonhador a impressão de ter 

sonhado, mas sem a lembrança do sonho em si (como ocorre na narrativa de sonho do rei 

Nabucodonosor, em Daniel, 2:1-6)166. O padrão de conselho divino que ordinariamente 

acontece nos sonhos homéricos – além de individual, pontual e oposto ao interesse público 

(diz mais respeito ao herói que à comunidade) – é sempre totalmente recuperável pela 

consciência após o sono. E, do ponto de vista da ação dos personagens, esse tipo de conselho 

não tem exatamente paralelo na atividade dos conselheiros que aparecem nos próprios 

poemas – cujo paradigma é Nestor.  

Nestor, o maior conselheiro da Ilíada – cujas virtudes não derivam, evidentemente, 

de sua divindade, mas da experiência e da vetustez (ele que exerce sua tekhné junto a uma 

terceira geração de aqueus167) –, ao assessorar politicamente, se dirige a todos os chefes 

reunidos (Ilíada I, 245-284), nunca de modo privado168. Quando Nestor fala a Pátroclo 

(Ilíada XI, 644 e ss.), não é exatamente para aconselhá-lo, mas para fazer com que convença 

Aquiles a lutar contra os troianos: a forma narrativa é antes a da intriga e da conspiração que 

a do conselho169. É apenas na corrida de carros dos jogos fúnebres, celebrados após a 

cremação de Pátroclo (Ilíada, XXIII, 272 e ss.), que, de fato, um conselho privado se 

estabelece – neste caso entre Nestor e seu filho Antíloco, o que redireciona a forma narrativa 

 
166 “[1] No segundo ano do reinado de Nabucodonosor, teve este um sonho; o seu espírito se perturbou, e passou-

se-lhe o sono. [2] Então, o rei mandou chamar os magos, os encantadores, os feiticeiros e os caldeus, para que 

declarassem ao rei quais lhe foram os sonhos; eles vieram e se apresentaram diante do rei. [3] Disse-lhes o rei:  

‘Tive um sonho, e, para sabê-lo, está perturbado o meu espírito’. [4] Os caldeus disseram ao rei em aramaico: 

‘Ó rei, vive eternamente! Dize o sonho a teus servos, e daremos a interpretação’. [5] Respondeu o rei e disse 

aos caldeus: ‘Uma coisa é certa: se não me fizerdes saber o sonho e a sua interpretação, sereis despedaçados, e 

as vossas casas serão feitas monturo; [6] mas, se me declarardes o sonho e a sua interpretação, recebereis de 

mim dádivas, prêmios e grandes honras; portanto, declarai-me o sonho e a sua interpretação’. [7] Responderam 

segunda vez e disseram: Diga o rei o sonho a seus servos, e lhe daremos a interpretação. [8] Tornou o rei e disse: 

‘Bem percebo que quereis ganhar tempo, porque vedes que o que eu disse está resolvido, [9] isto é: se não me 

fazeis saber o sonho, uma só sentença será a vossa; pois combinastes palavras mentirosas e perversas para as 

proferirdes na minha presença, até que se mude a situação; portanto, dizei-me o sonho, e saberei que me podeis 

dar-lhe a interpretação’. [10] Responderam os caldeus na presença do rei e disseram: ‘Não há mortal sobre a 

terra que possa revelar o que o rei exige; pois jamais houve rei, por grande e poderoso que tivesse sido, que 

exigisse semelhante coisa de algum mago, encantador ou caldeu.’”. (Daniel 2:1-10) (Trad. JFAA). 
167 “Vira morrer já  duas gerações de homens mortais, | dos que com ele nasceram e foram alimentados | na 

sacra Pilos; e agora reinava sobre a terceira” (Ilíada, I, 250-253) (Trad. Frederico Lourenço). Ver FINLEY, 

Moses. “The Elderly in Classical Antiquity”. In: Greece & Rome, Vol. 28, nº 2 (Oct., 1981), pp. 156-171. 
168 Por exemplo, Ilíada VII, 323 e ss.; IX, 92 e ss. Cf. ROISMAN, Hanna. “Nestor the Good Counsellor”. In: 

The Classical Quarterly, Vol. 55, nº 1 (May, 2005), pp. 17-38; CLAY, Jenny. “Iliad 1.282-284 and Nestor’s 

Rhetoric of Compromise”. In: Mnemosyne, Fourth Series, Vol. 67, Fasc. 6 (2014), pp. 987-993.  
169 MINCHIN, Elizabeth. “Speaker and Listener, Text and Context: Some Notes on the Encounter of Nestor 

and Patroklos in Iliad XI”. In: The Classical World, Vol. 84, nº 4 (Mar.-Apr., 1991), pp. 273-285; ROISMAN, 

Joseph. The Rhetoric of Conspiracy in Ancient Athens. Berkeley: University of California Press, 2006. 



67 

 

do conselho político para a admoestação familiar170. Também é importante notar que tanto 

os discursos de Nestor como o do adivinho Calcas, no canto I da Ilíada – embora cada qual 

seja descrito como “bem-intencionado” [ἐὺ φρονέων] –, são ambos rechaçados por 

Agamêmnon171. 

O sonho de Agamêmnon (Ilíada, II, 1-83) permite uma singular conjunção de Nestor 

como conselheiro e como intérprete de sonhos. Ainda mais singular, neste caso, porque é o 

próprio Nestor o conteúdo manifesto do sonho de Agamêmnon: o intérprete (que está vivo 

na narrativa) é chamado a, sempre publicamente, interpretar a “si mesmo” (quer dizer, 

discorrer sobre a imagem de si que apareceu no sonho de outrem). 

[o sonho enviado por Zeus] Chegou rapidamente às naus velozes dos Aqueus 

e foi ter com o Atrida Agamêmnon. Encontrou-o 

a dormir na tenda; sobre ele se derramava o sono imortal. 

20 Postou-se junto à sua cabeça com a forma [ἐιοκώς] do filho de Neleu, 

Nestor, a  quem entre os anciãos mais honrava Agamêmnon. 

Assemelhando-se a ele, assim lhe falou o sonho divino:  

(...) 

(Ilíada, II, 17-22) (Trad. Frederico Lourenço) 

No sonho de Penélope que vimos acima (Odisseia, IV, 795-813), não há certeza de 

que a forma sonhada (literalmente denominada, no verso 796, como εἴδωλον) refira-se a uma 

pessoa efetivamente viva ou morta. Logo, e muito embora não haja qualquer conclusão de 

Penélope a esse respeito (se estou sonhando com “Iftima, filha do magnânimo Icário” é 

porque ela está morta), parece ser razoável que o termo εἴδωλον apareça em cena, por conta 

da impossibilidade concreta dessa aferição. Mas nesta passagem da Ilíada, como se vê, o 

texto não usa o substantivo εἴδωλον, mas sim ο particípio passado do verbo ἔιοκα (que 

expressa similitude). É um sinal importante na narrativa, uma vez que, como Nestor não está 

morto (muito pelo contrário, participa diretamente do dia a dia do acampamento dos gregos), 

não poderia haver um εἴδωλον de si próprio que pudesse aparecer na forma onírica a 

Agamemnon (tal como Pátroclo a Aquiles). É possível que esta seja a razão para a análise 

suscinta e categórica que Nestor faz do sonho, alguns versos depois: 

Bem-intencionado assim se dirigiu [Nestor] à assembleia: 

“Ó amigos, regentes e comandantes dos Argivos! 

80    Se qualquer outro dos Aqueus tivesse relatado este sonho 

[ὄνειρον], 

 
170 O trecho (a partir de Ilíada XXIII, 301) é uma verdadeira defesa da argúcia [μῆτις] como virtude tática 

diante da superioridade técnica e material dos oponentes. Cf. ROISMAN, Hanna. “Nestor’s Advice and 

Antilochus’ Tactics”. In: Phoenix, Vol. 42, nº 2 (Summer, 1988), pp. 114-120. 
171 DICKSON, Keith. “Kalkhas and Nestor: Two Narrative Strategies in Iliad I”. In: Arethusa, Vol. 25, nº 3 

(Fall 1992), pp. 327-358. 



68 

 

considerá-lo-íamos um logro e mais ainda o rejeitaríamos. 

Mas quem o viu é quem se declara dos Aqueus o mais nobre.  

Incitemos agora na medida do possível os filhos dos Aqueus!”  

Assim falando foi o primeiro a retirar-se da assembleia. 

(Ilíada, II, 78-84) (Trad. Frederico Lourenço) 

 Neste caso, não há onirocrítica, apenas aquiescência completa, apesar da ressalva de 

Nestor, entre plano do real e o conteúdo manifesto do sonho relatado por Agamemnon – cuja 

posição hierárquica funciona aqui como fiadora da narrativa para os personagens no espaço-

tempo da trama. Deste modo, podemos perceber que o sonho enganador de Zeus contém um 

erro fundamental, que se expressa pela indeterminação semântica (é bom notar, em todo 

caso, que Zeus não foi o artífice da forma sonhada, apenas o seu mandatário): o de apresentar 

um pseudo-eidolon a Agamemnon172. Erro que permite aos humanos treinados (como no 

caso de Nestor), de alguma forma, reconhecer sua natureza traiçoeira, ainda que, 

aparentemente, processada como verdadeira por razões puramente hierárquicas de comando. 

 

2.7 O sonho como prova da comunicação divina e como elo dos diferentes mundos 

 

Como vimos, em Homero, a atribuição de manipulação divina ao onírico não 

acontece em todos os casos. Mas quando esta existe, uma outra consequência é 

imediatamente reconhecível na superestrutura criada: o sonho é, em última análise, a prova 

bidirecional da comunicação da espécie humana com os deuses, que se dá através de uma 

parte indestrutível e “divina” de sua composição173. O mesmo raciocínio servirá para o sonho 

com os mortos: o eidolon de Pátroclo não tem mais o sopro vital, mas ele continua dotado 

de alma, de forma e de movimento. Na atividade onírica, ao menos nos casos particulares de 

intervenção divina (suficientes, no entanto, para atribuir valor de evidência para o sistema 

como um todo), a alma, receptáculo do onírico, serve como prova de que o onírico é, 

 
172 “In Homer the term eidolon is never used for the souls of the living. It is found only for the living in the 

fragment of Pindar cited in Chapter One. In the dirge to which this fragment belongs Pindar is naturally 

concerned with the fate of the dead. It is therefore not surprising that he uses eidolon for the soul in general, 

first for that part of the individual that survives death ‘for this alone has come from the gods,’ then for the same 

part already manifesting itself during lifetime. The divine origin  of the eidolon will have been Pindar’s 

explanation for the continuity of the soul of the living – if he did not derive the idea from the doctrines of the 

transmigration of the soul” (BREMMER, Jan. The Early Greek Concept of the Soul. Princeton: Princeton 

University Press, 1983, p. 79). O fragmento de Píndaro citado é: “σῶμα μὲν πάντων ἕπεται θανάτῳ περισθενεῖ, 

| ζωὸν δ’ ἔτι λείπεται αἰῶνος εἴδωλον· τὸ γάρ ἐστι μόνον | ἐκ θεῶν· [e, enquanto o corpo de todos está sujeito 

ao domínio da morte, uma imagem/simulacro permanece viva, pois somente ela vem dos deuses]” (Píndaro, 

Threni VII, frag. 131 b) (PINDARUS. Carmina cum fragmentis II. Fragmenta. Bruno Snell (ed.). Leipzig:  

Teubner, 1964, p. 111). 
173 Em Homero, a alma seria o que “sobra” do corpo quando o sopro vital desaparece. Como vimos na nota 

anterior, é uma ideia que está em Píndaro.  



69 

 

pleonasticamente, uma dimensão do divino; logo, a alma tem algo de excepcional, pois é lá 

que a dimensão do divino se revela; logo, mesmo não se aceitando a priori a ideia de que a 

alma, nos vivos, tem algo divino, ela serve como prova de que o divino existe, porque se 

comunica com os seres humanos através dos sonhos. E, ato contínuo, a atividade onírica 

também é uma garantia não apenas de que esse divino se interessa e se imiscui na vida 

quotidiana dos humanos (ao menos de alguns deles), como também a de que o sistema 

cosmológico que garante a supremacia humana no cosmo (dado o excepcional interesse dos 

deuses pelos mortais, suas façanhas e sua história) é real. 

No mesmo sentido, os sonhos fecham o elo que falta à interconexão de todos os 

níveis das possibilidades ônticas: enquanto o mundo dos vivos se conecta ao mundo dos 

mortos pela necromancia, o mundo dos mortos (e ocasionalmente o mundo dos deuses) se 

interliga ao mundo dos vivos pelos sonhos.  

Por conta desse vai-e-vem, é evidente que as barreiras entre esses mundos podem ser 

ultrapassadas e a questão que se coloca é antes, como disse acima, a de topologia, de 

território. O mundo dos mortos está separado do dos vivos assim como o dos vivos está 

separado do dos deuses (e as particularidades ontológicas de cada um desses seres explicam 

as inserções dos diferentes grupos nesses diferentes espaços), mas todos eles se solidarizam 

por determinados aspectos comuns (movimento, liberdade de escolha e voluntarismo dos 

agentes, deuses, humanos ou mortos) e pela capacidade vertical de ingerência (através da 

gradação do imortal para o mortal, do mortal para o morto – sendo, neste último caso, uma 

ingerência bilateral, os mortos podem invadir o território onírico dos vivos).  

O resultado é uma estruturação conjunta de todos esses mundos baseada na 

justaposição e na capacidade de interação (é a comunicação entre eles que ao mesmo tempo 

reafirma a existência, a separação radical e a paradoxal contiguidade da própria estrutura).  

um mundo total, onde nada fica de fora174.  

 
174 “L’intera esperienza umana può essere suddivisa per i Greci tra ciò che appartiene alla realtà e ciò che 

appartiene al sogno, tra il mondo dei desti e quello di chi dorme, tra ciò che è ὕπαρ e ciò che è ὄναρ. Volendo 

viceversa comprendere in un’unica definizione l'intero mondo umano senza nulla escludere, i Greci 

precisavano: καὶ ὄναρ καὶ ὕπαρ. Nessun avvenimento o pensiero, per quanto irreale ο infondato, rimaneva 

escluso da questo campo di riferimento. Se quello della veglia era il mondo considerato nei suoi aspetti di 

normalità, il mondo dei sogni risultava connesso con l’intera sfera di alternative ad esso, sia che questa si 

configurasse a sua volta come una particolare realtà ο meno. Solo ci si premurava di distinguere abbastanza 

nettamente tra una sfera e l’altra.” (BRILLANTE, Carlo. “Il sogno nella riflessione dei presocratici”. In: 

Ma teriali e discussioni per l’analisi dei testi classici, nº 16 (1986), pp. 9 -53, cit. p. 9. Em meu argumento aqui, 

amplio evidentemente essa discussão para o caráter ontológico, mas Brillante tem razão, a meu ver, quando 

sustenta que “nenhum evento ou pensamento, por mais irreal ou infundado, foi excluído desse campo de 

referência [quer dizer, do campo de referência geral que inclui ora o estado de vigília ora o de sonho]”. 



70 

 

E, mais uma vez, o humano é o vetor que concentra, e para o qual convergem, todas 

as ações, de um extremo a outro da estrutura175. 

Existe também outra dimensão que, apesar de enunciada aqui e ali, não foi tratada de 

modo discreto: o sono. O sono, como suspensão da vigília, é o estado liminar que possibilita 

todas as intercorrências oníricas. Em Homero, o sono não é visto como uma categoria em si, 

é antes o momento da suspensão da ação narrativa – mas ao possibilitar a ascensão do mundo 

onírico à cena, fornece, mesmo no momento de suspensão da vigília dos personagens, a 

continuidade das suas ações, logo, a continuidade da própria narrativa: em outras palavras, 

dormir não significa necessariamente que o mundo dos personagens entrou em sursis. 

Posteriormente, porém, o sono terá sua própria caracterização hermenêutica – neste caso, 

filosófica, e será sobretudo Aristóteles quem irá tratá-lo de maneira independente e 

objetiva176. 

Também seria o caso de se formular mais adiante a capacidade de personificação, 

não apenas de divindades, autômatos ou prosopopeias no onírico, mas também da 

generalidade das emoções e das ações sobre a fisiologia humana177. Embora em Homero, 

por exemplo, haja o sintético “dormir”178, há nítida preferência por formas frasais nesse tipo 

de ação179 – configurando assim uma enorme diferença com o fenômeno oposto, o “acordar”, 

que é sempre simples, direto e sintético. A personificação (ou quase-personificação) é um 

dispositivo muito difundido nos poemas homéricos, que também pode ser aplicada à ira, ao 

desejo sexual, e a outras categorias psicofisiológicas180. Este modelo objetivo (ou 

 
175 Evidentemente, não poderia deixar de ser assim, uma vez que toda essa estrutura é artística e intelectual, 

criada pelos seres humanos para os seres humanos e nada há de fato que seja, nela, “divino” ou “transcendente” 

de facto. Quando digo que o “humano é o vetor”, refiro-me antes ao aspecto diagramático da estrutura, no qual 

o centro de convergência e de disseminação é o ser humano, e, neste, a  alma aparece como o elemento -chave 

de conexão entre mortos e deuses. 
176 Nos três tratados dos Parva Naturalia: Do sono e da vigília, Dos sonhos e o Da adivinhação no sono. 
177 “Personification – the technique of representing any nonhuman thing in human form – is a  feature of 

Homeric epic that is at once stylistic and reflective of the anthropomorphism that pervades Greek religious 

thought.” (STAFFORD, Emma. “Personification in Homer”. In: PACHE, Corinne (ed.). The Cambridge Guide 

to Homer. Cambridge: Cambridge University Press, 2020, pp. 369-371, cit. p. 369). Ver também STAFFORD, 

Emma; HERRIN, Judith (eds.). Personification in the Greek World: From Antiquity to Byzantium. Aldershot: 

Ashgate, 2005. 
178 “[Zeus] Deitou-se e adormeceu” (Ilíada, I, 611) (Trad. Frederico Lourenço) 
179 “Só a Zeus não tomou o sono suave” (Ilíada, II, 2); “sobre ele [Agamêmnon] se derramava o sonho imortal” 

(Ilíada, II, 19); “Depois deitaram -se para descansar e acolheram o dom do sono” (Ilíada, VII, 482); “Os outros 

comandantes dos Aqueus dormiram junto das naus | durante toda a noite, tomados pelo sono suave” (Ilíada, X, 

1-2) (Trad. Frederico Lourenço). 
180  “The subjects of Homeric personification might be loosely divided into a number of categories. Most 

prominent are features of the natural world and celestial phenomena. (...) Physiological states have a high  

profile, too. (...) Personified emotions can likewise play a subsidiary role to an Olympian god (...) A final 

category is social values.” (STAFFORD, Emma. “Personification in Homer”, pp. 369 -370). 



71 

 

terceirizado) do sono imposto ao ser humano (o sono “afeta” ou “cai sobre” o homem, em 

oposição ao “homem dorme”) será crucial para a práxis mágica: não apenas no que diz 

respeito ao onírico, mas também como pré-condição de diversos feitiços que envolvem o 

controle das emoções e da psicofisiologia humanas181. 

 

 

  

 
181 A defesa contra o thymos do outro, no caso dos feitiços contra a ira. 



72 

 

3 CAPÍTULO 2: Notas a respeito da forma narrativa na epigrafia onírica de 

agradecimento, no contexto greco-romano 

 

3.1 Apresentação do corpus epigráfico 

 

No quotidiano das práticas que circunscreviam as relações entre deuses e seres 

humanos no contexto greco-romano – ao menos como os atores sociais contemporâneos 

parecem tê-las considerado –, as fontes epigráficas de agradecimento por uma graça 

alcançada ocupam um lugar importante182. Nelas se atesta publicamente, de modo perene, o 

sistema de trocas entre o transcendente e o particular, por oposição a modelos mais 

abrangentes das relações dos deuses com o tecido social (as graças concedidas à cidade, às 

instituições, às famílias etc.). Nosso corpus aqui é um recorte nessa conjuntura, constituído, 

basicamente, por estelas votivas em agradecimento a um favor concedido durante o sono, 

em sonho, escritas em grego antigo183: parte delas, no contexto nosológico de incubações; 

outra boa parte, correspondendo a contextos cuja origem não é claramente definida 

(econômicos, políticos, domésticos?), mas também ofertadas a partir da recepção de um 

recado (onírico) divino184.  

 
182 O termo “graça” será empregado neste artigo no sentido corrente em português, o de “receber um benefício 

ou favor”. Evidentemente, este sentido moderno é derivado do termo latino gratia no contexto do cristianismo, 

mas seu uso aqui não depende dos diferentes modos nos quais “graça” é tecnicamente empregada nas diferentes 

teologias cristãs, ortodoxas, católicas ou protestantes (expressa, por exemplo, no conceito luterano de sola 

gratia). Para a longa prosopografia relativa ao conceito teológico de “graça”, ver o verbete “grace” no DTC 

(Dictionnaire de théologie catholique, Paris: Letouzey, 1914, Fascicule XLVI, cols. 1554-1687); ver também 

MCGRATH, Alister. Iustitia Dei: A History of the Christian Doctrine of Justification . Cambridge: Cambridge 

University Press, 1998; QUILLIET, Bernard. L’Acharnement théologique. Histoire de la grâce en Occident 

(IIIe XXIe siècles). Paris: Fayard, 2007. Por sua vez, esse “contexto greco-romano” é uma abstração que tem 

valor apenas contextual, enquanto marcação demográfica e geográfica (o Mediterrâneo e seu entorno) – não 

servindo, claro, como um constructo antropológico e ontológico intrínseco (como se existisse uma única 

“mentalidade greco-romana”, comum a todos os atores sociais durante os séculos tratados aqui). 
183 Para o que me propus, não será necessária uma definição discreta de sonho na Antiguidade, mas tão-somente 

a ideia de ele ser um meio de comunicação entre os planos divino e humano: basicamente, o sonho será 

entendido aqui em termos funcionais, como mensagem. Para a vasta produção acadêmica sobre o onírico entre 

os autores greco-romanos, há um bom resumo em HARRIS, William. Dreams and Experience in Classical 

Antiquity. Cambridge (MA): Harvard University Press, 2009. 
184 A partir de um conjunto-universo semântico específico de identificadores (“sonho”, “sono”, “dormir” etc.), 

o material foi coletado em diversas coletâneas e bases de dados epigráficas, dentre as quais Inscriptiones 

Graecae (IG, Vols. I-XIV); Corpus Inscriptionum Graecarum (CIG); Supplementum Epigraphicum Graecum 

(SIG); Searchable Greek Inscriptions (SIG-PHI, Packard Humanities Institute); Inscriptiones graecae ad res 

romanas pertinentes (IGR I-IV); Corpus Inscriptionum Latinarum (CIL-I e CIL-II); Epigraphic Database 

Heidelberg; Electronic Archive of Greek and Latin Epigraphy  (EAGLE); Attic Inscriptions Online (AIO);  

Greek Inscriptions Online (GIO); Inscriptiones Graecae (Akademie der Wissenchaften, Berlin); Sylloge 

Inscriptionum Graecarum (Syll, Dittenberger); Inscriptiones Christianae Graecae (ICG); Inscriptiones Daciae 

Romanae (IDR); Monumenta Asiae Minoris antiqua  (MAMA I-VIII); Hispania Epigraphica etc. O resultado, 

 



73 

 

Neste trabalho, a análise será concentrada apenas nas estelas gregas de 

agradecimento, de caráter epidítico (no formato κατὰ ὄναρ, κατὰ ὀνείρον, καθ’ ὅραμα, e 

variantes), e não no material deliberativo, de pedido ou súplica (no formato ἐξ εὐχῆς, κατὰ 

εὐχήν, e variantes)185. Em ambos os casos, mas sobretudo no material deliberativo, as 

inscrições podem vir associadas a ex-votos (objetos em terracota, placas em relevo etc.) com 

a descrição e/ou a imagem em relevo ou estatuária dos motivos que levaram à consulta 

oracular onírica: o relevo de uma perna, de um pé, de um olho, enfim, da parte corporal em 

particular onde se encontrava a doença ou o problema a ser resolvido186. Efetivamente, 

muitas inscrições de agradecimento que sobreviveram ao tempo são fragmentos de conjuntos 

maiores, mais completos, que continham imagens acompanhando a estela propriamente dita: 

desconsiderarei, na medida do possível, esse estado fragmentário, entendendo os textos dos 

documentos que chegaram até nós como unidades narrativas em si, independentemente de 

seu estado material atual. Como aqui tratarei apenas da forma votiva κατὰ ὀνείρον, também 

não entram no cômputo da discussão os ex-votos de pedido futuro, propriamente ditos, que 

serão analisados em outra ocasião187. 

 
obviamente, não se pretendeu exaustivo, mas qualitativo, dado o caráter muitas vezes repetitivo das fontes. Os 

textos selecionados encontram-se citados neste capítulo. 
185 Κατὰ ὀνείρον etc. (a partir de um sonho); κατὰ εὐχήν etc. (em súplica, pedido, prece). A fim de identificar 

mais claramente as duas formas de procedimentos, farei referência a elas usando as expressões em grego antigo, 

dando-lhes caráter técnico. A forma καθ’ ὅραμα (literalmente, “segundo a visão”), pode ser usada como 

equivalente a κατὰ ὀνείρον. Existe também a versão da fórmula onírica usando ἐνύπνιον, mas esta é pouco 

empregada nos documentos. A expressão latina “ex voto” (que traduz κατὰ εὐχήν e variantes) acabou por 

tornar-se, já  na Antiguidade, um substantivo, denominando o objeto votivo em si (o ex-voto, tal como o 

entendemos em português) – e é assim que, salvo indicações em contrário, a  expressão é usada aqui.  
186 Como exemplo, entre muitos outros, de ex-voto em relevo desse tipo, temos duas plaquetas calcárias 

provenientes de um santuário em Golgoi (perto da atual Athienou, no distrito de Larnaka, em Chipre) e, desde 

o final do século XIX, conservadas no Museu do Louvre (Département des Antiquités orientales). Ambas são 

dedicadas a um “Theos Hypsistos”, divindade que permanece sem identificação. A primeira delas (Louvre AM 

668) é uma placa apresentando dois seios femininos em alto relevo acompanhada da inscrição:  Θεῷ ὑψίστῳ 

ἀνέθη-| κεν Πρόκτυος εὐξαμέ-| [ν]η [Ao Deus Altíssimo, tendo feito um voto, Proctus dedicou (isso)]. A 

segunda (Louvre AM 670) é outra plaqueta calcária, mas, em vez de dois seios femininos, aparecem dois olhos 

(com sobrancelhas) gravados na superfície, juntamente com a inscrição: Θεῷ ὑψίστῳ εὐξάμενος Καρίτων 

απέ̣δ̣ωκεν [Ao Deus Altíssimo, Chariton, após um voto, cumpriu]. Edição em PERDRIZET, Paul. “Inscriptions 

de Chypre”. In: Bulletin de correspondance hellénique. Vol. 20 (1896), pp. 336-363, cit. pp. 361-362. Ver 

também MASSON, Olivier. “Kypriaka. IX. Recherches sur les antiquités de Golgoi”. In: Bulletin de 

correspondance hellénique. Vol. 95, livraison 1 (1971), pp. 305-334. 
187 É também importante ressaltar que a abordagem aqui não será material, mas textual – ainda que a 

materialidade esteja, claro, sempre considerada no pano de fundo da perspectiva hermenêutica . Por conta da 

abordagem eminentemente textual e narrativa, diversos elementos inerentes às condições materiais de produção 

das epigrafias foram deixados de fora da discussão. Por exemplo, as estelas votivas partilham, do ponto de 

vista do suporte físico, várias características encontradas em outros tipos de suporte esculpidos artesanalmente 

em pedra – como túmulos, colunas, arcos etc. A principal dessas características é que estes são objetos 

concebidos por subtração, quer dizer, “durch Wegnehmen des nicht zur Form gehörenden Materials  

[removendo-se o material que não faz parte da forma]” (HELLY, Bruno; GRAEVE, Volkmar von; WOLTERS, 

Christof. “Die Hellenistische Grabstelen Thessaliens: Vorbereitung eines kompliziert -strukturierten Materials 

 



74 

 

Outro ponto importante, no circuito dessas trocas de favores e agradecimentos, diz 

respeito à descontinuidade entre oferendas (presentes ofertados aos deuses) e inscrições 

votivas. Ainda que uma inscrição votiva seja, em geral, um presente aos deuses, nem todo 

presente ou oferenda gera uma inscrição votiva. Oferecer um banquete em honra aos deuses 

por uma graça concedida, por exemplo, não necessariamente gerará uma inscrição; financiar 

a reforma de uma estrutura cultual (templo, altar), em reconhecimento de uma graça obtida, 

também não implica, necessariamente, na produção de uma placa epigráfica188.  

Também é importante ressaltar que, muito embora as fontes sejam culturalmente 

“greco-romanas”, os exemplos usados aqui são todos gregos, pois a epigrafia de 

agradecimento latina (incluindo a de agradecimento onírico) está sujeita a pequenas, mas 

importantes, modificações em relação ao modelo de comunicação com o divino que 

podemos observar nas formas gregas189.  Os modelos gregos e latinos estão sutilmente 

separados por diferenças nas concepções de espaço ocupado pelo templo e pelos deuses que 

 
für statistische Auswertungen”. In: Informationsblätter zu Nachbarwissenschaften der Ur- und Frühgeschichte 

(INW) 5. Seminar Statistische Methoden in der Archäologie, Marburg/Lahn 15-17 février 1973 (1974), pp. 15 

(1-8). Também não foram levados em conta, no plano hermenêutico deste artigo, as dimensões e os formatos 

dos objetos (se eles se apresentam em, ou como, rotundae, arae, aediculae, mausolea etc.), bem como sua 

matéria-prima (calcário, diferentes tipos de mármore), aspectos diagramáticos (stoichedon, distribuição 

esticométrica), os diferentes níveis de letramento apresentado nas inscrições, as particularidades paleográficas 

das gravações – todos aspectos importantes na análise holística desses documentos. 
188 As razões para se ofertar um objeto votivo são múltiplas, mas, seguindo-se alguns comentadores, elas podem 

ser distribuídas em dois grandes conjuntos: 1) por razões de ordem religiosa (ritual de sacrifício, iniciações); 

2) por razões de ordem prática (jogos, competições esportivas, dificuldades no trabalho, acidentes, viagens, 

doenças). Do ponto de vista do que é materialmente ofertado, temos objetos efêmeros e objetos perenes. Entre 

os efêmeros (e, dependendo do caso, imateriais), ofertava -se dinheiro, comida, festas públicas etc. Entre os 

perenes, estelas, altares (com ou sem relevos esculturais, de variados tamanhos), estatuárias variadas eram os 

objetos votivos mais comuns – ao que se somam objetos de significado pessoal ou profissional (ferramentas, 

objetos, joias etc.) e aqueles que representam iconologicamente o resultado alcançado (objetos em forma de 

partes anatômicas, para o caso de doenças). Cf. VAN STRATEN, F. T. “Votives and Votaries in Greek  

Sanctuaries”. In: BINGEN, Jean; SCHACHTER, Albert (eds.). Le Sanctuaire Grec (Entretiens Hardt, Tome 

XXXVII). Genève: Fondation Hardt pour l’étude de l’Antiquité classique, 1992, pp. 247 -290. 
189 Fontes epigráficas latinas de agradecimento utilizam, basicamente, a  mesma estrutura geral das fontes 

gregas analisadas aqui, mas, muitas vezes os corpora de inscrições gregos e latinos diferem no que diz respeito 

ao modelo de interlocução com a origem dos benefícios recebidos (quer dizer, ao modo como se referem às 

divindades que intercedem junto aos atores sociais). Enquanto as fontes em grego insistem em  um esquema 

que vincula diretamente os praticantes dos cultos com as divindades (caracterizadas como personae divinas 

que interferem na atividade humana), as fontes latinas, não raro, recorrem ao numen (“poder divino”) das 

divindades em vez das divindades em si – alterando significativamente a relação comunicacional que importa 

ressaltar aqui. Como exemplo entre outros, temos um altar votivo (ISM V 218) descoberto em Troesmis 

(fortaleza romana na região da Dácia, mais exatamente na Moesia inferior), datado por volta de 212 -217 d.C.: 

Numini | Liberis | Patris | M Antis | tius Cae | cina eq | alae I Da | rdan Anto | ninianae | ex viso | posuit . 

[Numini Liberis Patris M(arcus) Antistius Caecina equ(es) alae I Dardan(orum) Antoninianae ex viso posuit]. 

Trad.: Marcus Antistius Caecina, cavaleiro da primeira ala dos Dardanos da Antoniniana, [a partir] de uma 

visão, erigiu [esta estela votiva] ao numen [i.e., ao poder divino] de Liber Pater [nesta época, uma divindade 

associada a Dionísio]. Cf. ALEXANDRESCU, Cristina -Georgeta. “‘I Had a Dream...’. The Dedication of an 

Eques of the Ala I Dardanorum in the Surroundings of Troesmis and the Problem of Rural Settlements in 

Northern Moesia Inferior”. In: Journal of Ancient History and Archaeology . Vol. 8, nº 4 (2021), pp. 10-18. 

Agradeço a Gustavo Olivieri a  correção do latim. 



75 

 

os frequentam ou habitam, implicitamente indicados nas diferentes abordagens culturais que 

as diferentes acepções linguísticas nos permitem deduzir: os “latinos” (ao menos os que 

inscreveram as epígrafes em latim) tendiam a ser mais “abstratos” (“consagrando” ou 

“dedicando” o objeto votivo), minimizando assim, de certa forma, a fisicalidade do local da 

oferenda; os “gregos”, ao contrário, insistiram em um vocabulário mais “físico” (como 

“depositar”, “instalar”, “deitar” a oferta votiva)190. A redução linguística ao grego aplicada 

neste artigo talvez pareça, ainda assim, por demais arbitrária, uma vez que os falantes de 

latim e os falantes de grego coabitaram o Mediterrâneo, o norte da África e a Ásia Menor 

durante boa parte do período que está em análise aqui191. No entanto, levando-se adiante o 

mesmo argumento, deveríamos estender o caso não apenas para o latim, mas igualmente 

para o demótico, o copta, o aramaico, o siríaco etc., todas línguas de uso corrente na 

Antiguidade Tardia192. Neste ínterim, o contra-argumento é simples: para extrairmos as 

conexões formais basilares, será necessário criar um conjunto finito de elementos, a fim de 

estabelecer, nesse conjunto, os componentes formais primários, e só então, eventualmente, 

ampliar o modelo incorporando outros vetores193. Donde a escolha arbitrária (mas nem tanto) 

 
190 “Understanding this notion of sacred space as a conceptual rather than a three -dimensional category may 

shed light on one striking difference in the vocabulary of dedication used in Greek and Roman contexts. Here 

it is not so much a matter of variation in formulae as of verbs used to describe the act of dedicating. In Greek 

contexts the standard term for dedicating is ἀνατίθημι, ‘I set up’ (ἀνάθημα ‘dedication’); the verb is 

occasionally combined with καθιερόω ‘I consecrate’, often in contexts which suggest the influence of a Roman 

distinction between dedicatio and consecratio, but usually the two ideas are encompassed by the primary term. 

Other verbs of dedicating similarly emphasize the physical act of placement – κατατίθημι ‘I deposit’, ἵστημι ‘I 

set up’, ἵζω ‘I set down’, ἱδρύω ‘I establish’, or, of the object deposited, κεῖμαι and ἀνακεῖμαι ‘I lie’. In Roman 

contexts, by contrast, physical verbs of placement are less common; instead, the idea of giving and gifts stand 

out, most commonly in the Latin verbs do and donare and the noun donum, as in the regularly abbreviated 

Latin formula d(ono) d(edit). The technical terms dedicare and dicare, manifesty derived from dicere (and 

paralleled in inscriptions by Oscan dadikatted [= dedicavit]), were connected by ancient etymologists with the 

idea of intent, of declaring something as marked for a particular destination, and were often paired with words 

for ‘giving’. So, for example, according to one legend, the statue of Fortuna Muliebris that stood at the fourth 

milestone of the via Latina, in addressing the women who had dedicated her, twice spoke the formulaic words: 

“rite me, matronae, dedistis, riteque dicastis (or dedicatis)”. Often the object dedicated is simply marked as 

being sacred, sacrum, to its intended recipient, as in the standard epitaphic phrase D(is) M(anibus) s(acrum), 

possibly the most widely employed formula in Latin epigraphy” (BODEL, John. “‘Sacred dedications’: A 

problem of definitions”. In: BODEL, John; KAJAVA, Mika (eds.). Dediche sacre nel mondo greco-romano. 

Diffusione, funzioni, tipologie. Institutum Romanum Finlandiae, American Academy in Rome 19-20 aprile, 

2006. Roma: Institutum Romanorum Finlandiae, 2009, pp. 17-30). 
191 Além disso, não seria demasiado imaginar, por exemplo, que os gravadores das inscrições (em princípio, 

locais) fossem de registro linguístico diferente de uma parte importante dos peregrinos, que atravessavam o 

Império Romano até centros de incubação loca lizados nas áreas linguisticamente dominadas pelo grego. 
192 Para o contexto, ver BUTTS, Aaron. Language Change in the Wake of Empire: Syriac in Its Greco-Roman 

Context. Winona Lake (IN): Eisenbrauns, 2016; e sobretudo MINETS, Yuliya. The Slow Fall of Babel. 

Languages and Identities in Late Antique Christianity . Cambridge: Cambridge University Press, 2022. 
193 Ressalto também que não interessa aqui a dimensão propriamente antropológica do contexto devocional 

dos textos: por exemplo, se os agradecimentos são oriundos de fiéis de um culto, ou de praticantes ocasionais, 

que viriam aos templos incubatórios interessados na cura, mas sem uma relação especial com Asclépio, Atenas 

 



76 

 

do grego como o material de referência. Seja como for, o objetivo imediato, claro, não é 

“desvendar” a forma epigráfica em sua plenitude, apenas indicar alguns pontos necessários 

à constituição de um modelo formal preliminar a ser incrementado e sofisticado no futuro. 

 

3.2  Estelas κατὰ ὀνείρον 

 

Em linhas gerais, o modelo da epigrafia κατὰ ὀνείρον, como apontei no início, é um 

subconjunto que obedece a uma estrutura mais ampla e relativamente estável, observável na 

epigrafia concernente a diversos outros tipos de favores divinos194. Exemplo do modelo 

retórico dessa estrutura mais ampla e geral são duas dedicatórias com o mesmo texto, 

encontradas em Delos, datadas do início do século I a.C.195 

 

ID 2087    ID 2088 
*fragmento A 

[ὁ δεῖνα Νικίου]   [ὁ δεῖνα] Νικίου 

[— — — ρεὺς μελα]-   [— — —]ρ̣εὺς μελανη- 
[ν]ηφόρο[ς ὑπὲρ ἑαυτοῦ]  [φόρος ὑπὲ]ρ ἑαυτοῦ καὶ 

καὶ τῆς [γυναικὸς Πατρο]-  [τῆς γυναι]κὸς Πατροφί- 
5 φίλας κ[αὶ τῶν τέκνων]  [λας καὶ τῶ]ν τέκνων Νι- 
Νικίου κ[αὶ Ἀπολλωνίας]  [κίου καὶ Ἀπ]ολλωνίας vac. 

καὶ τοῦ οἰκε[ίου] Κλέωνος  [καὶ τοῦ οἰκεί]ου Κλέωνος 
τοῦ Κλέων[ο]ς, τοὺς βω-  [τοῦ Κλέωνο]ς τοὺς βω- 

μοὺς καὶ τὸ λιθόστρωτο[ν]  [μούς etc.] 
10 καὶ τὰς σφίγγας καὶ τ[ὸ]  
ὡρολόγιον Σαράπιδι, [Ἴσι]- 

δι, Ἀνούβιδι, Ἁρποχράτ̣[ει], 
Ὑδρείωι ἀνέθηκ[εν] 

ἐκ τῶν ἰδίων,       *fragmento B 
15 ἐπὶ ἱερέως Ἀρτ[εμιδώ]-   
ρου τοῦ Ἀπολ̣λ̣ο̣δώρ[ου]    [κανηφο]- 

 
Hygeia e assim por diante. Embora isso não possa ser descartado da análise para quem se debruça sobre o 

sentido “religioso” desse material, a  perspectiva aqui é baseada majoritariamente na análise dos textos, não 

necessariamente na expectativa real, na psicologia, na subjetividade, no engajamento etc. de quem os produziu. 
194 Os diferentes objetivos das gravações implicam em diferentes formas epigráficas. Por exemplo, os modelos 

legislativos de funcionamento dos templos, os agradecimentos aos sacerdotes etc., embora compartilhem 

elementos comuns, não podem, evidentemente, ser arrolados no mesmo esquema narrativo das estelas de 

agradecimento. 
195 Santuário C, inv. Α 1489 (= PHI 64531) (= Inscriptions de Délos, IDelos 2087. Edição em ROUSSEL, 

Pierre; LAUNEY, Marcel (eds.). Inscriptions de Délos. Vol. 7. Paris: Académie des inscriptions et Belles 

Lettres, 1937). Placa de mármore branco quebrada em cinco pedaços, encontrados entre 1909 e 1910 no 

santuário Sarapis C. A outra placa, também  fragmentária, em mármore branco: IDelos 2088. As duas inscrições 

parecem referir-se ao mesmo evento, a primeira pôde ser reconstruída com a ajuda da segunda. Cf. ASCOUGH, 

Richard; HARLAND, Philip; KLOPPENBORG, John. Associations in the Greco-Roman World: A 

Sourcebook. Berlin/Waco: De Gruyter/Baylor University Press, 2012, #22447). Transcrição e tradução em 

inglês disponpivel em: https://encr.pw/fBExB. Acesso em 09 abr. 2024. 



77 

 

[Λ]αμπτρέ[ως, κα]νηφορού̣-  [ρούσ]ης Θεοφίλης 

σης Θεοφίλ[ης] τῆς Ἀρ-  [τῆς] Ἀρτεμιδώρου 
τεμιδώρου Λαμπτρέως  [Λαμπ]τρέως, vac. 

20 θυγατρός, ζακορεύοντος   ζακορεύοντος 
Εὐόδου.    Εὐόδου 
      

[de nome] Nikias 
um membro daqueles que vestem  

preto, em nome dele196,  
sua esposa Patrophila,  
5 seus filhos  

Nikias e Apollonia,  
e seu parente Kleon  

filho de Kleon:  
os altares, o mosaico,  
10 as esfinges e o  

relógio, a Sarapis,  
Isis, Anubis, Harpokrates  

e Hydreios197, dedicou  
com seus próprios recursos.  
15 [Isso foi feito quando] era sacerdote, Artemidoro,  

[filho] de Apolodoro  
de Lamptrai, a carregadora de cestos  

era Teófila, [filha] de  
Artemidoro de Lamptrai,  
20 e o guardião do templo198 

era Euodos. 

 
196 O termo grego ὑπὲρ (como o pro latino) era utilizado nesse contexto mântico para indicar uma terceirização 

da prática oracular. Ver a mesma discussão em torno do termo προμαντεία em LEGRAND, Philippe -Ernest. 

“Questions oraculaires. I. La Promanteia”. In: Revue des Études Grecques, Tome 13, fascicule 53- 54 (1900), 

pp. 281-301. 
197 Osiris (neste caso, Osiris-Hydreios, também conhecido como Osiris-Canopo). Exemplo da configuração 

Osiris-Hydreios em um jarro canópico em mármore (datado da virada dos séculos I-II d.C.), descoberto sob o 

mar, em 1973, na praia de Al Mahmara (distrito de Sidi Beshr, Alexandria, Egito), hoje na Bibliotheca 

Alexandrina. Para foto e análise, ver SAVVOPOULOS, Kyriakos; BIANCHI, Robert Steven. Alexandrian 

sculpture in the Graeco-Roman Museum. Alexandria: Bibliotheca Alexandrina, 2012, #48d (25787) e #48e 

(25786), pp. 166-169. Em geral, o jarro canópico era usado no Antigo Egito para recolher os órgãos internos 

do morto, durante o processo de mumificação. Muito embora a técnica mumificatória j á houvesse sido 

abandonada na época romana, o objeto continuou a ser fabricado, e seu propósito real, nessa época, ainda não 

foi plenamente decifrado pelos especialistas: “These two objects [#48d (25787) e #48e (25786)] belong to a 

classification which without a doubt represents the most enigmatic of all cultic objects ever created as Romano-

Egyptian religious expressions. Their design is based upon traditional ancient Egyptian Canopic jars into 

which several of the soft internal organs of the deceased were placed, but every known example of this type 

was created during the Roman period, not earlier, when the practice of man ufacturing Canopic jars for 

funereal purposes had long since ceased .” (idem, p. 168). Uma cópia em bronze foi registrada no Thesaurus 

Hieroglyphicorum (1610, prancha XV) e no Oedipus Aegyptiacus (1652) do polímata alemão Athanasius 

Kircher (ver análise em LIPTAY, Eva. “In search of a missing Osiris-Hydreios”. In: CIPEG Journal: Ancient 

Egyptian & Sudanese Collections and Museums, nº 3 (2019), pp. 1-16). Outros exemplos podem ser 

consultados no Département des Antiquités égyptiennes do Museu du Louvre: <https://collections.louvre.fr>. 

Para o contexto, ver WILD, Robert. Water in the cultic worship of Isis and Sarapis. Leiden: Brill, 1981, esp. 

cap. VI. 
198 O termo ζάκορος designa o “atendente” de um templo: por extensão, ζακορεύοντος pode ser entendido aqui 

como uma espécie de “guardião”. 



78 

 

 

Nesse documento, a prosopografia é dupla e bastante detalhada: os ofertantes 

aparecem em primeiro lugar; e, depois, os funcionários do templo. Excetuando-se o caso das 

cópias epigráficas (muitas vezes transportadas para longe do local de origem dos 

acontecimentos)199, esse procedimento é importante para os pesquisadores porque ajuda a 

determinar o período concreto da fabricação do documento; mas, como veremos, ele também 

traz consequências na determinação da forma, e precisa ser posto em relevo desde já.  

Essa estrutura geral de agradecimento é a usual também para os documentos de 

favores oníricos (κατὰ ὀνείρον). Para continuarmos com exemplos retirados de Delos, temos 

uma pequena estela do século II a.C. encontrada na cisterna do teatro da cidade, hoje no 

Museu Arqueológico da ilha200: 

 

Ἀντιγένης Διοσκουρ[ί]-  Antígenes, filho de Dioscorides,  
δου Σαλαμίνιος Ἑκά[τηι] de Salamina, [dedica isto] a Hécate,  
[Σω]τείρᾳ κατ’ ὄνει[ρον], a Salvadora, conforme um sonho. 

[Ἀ]γ̣α̣θῇ Τύχῃ.   Boa Fortuna! 
 

 

O texto não nos informa muita coisa, mas podemos imediatamente notar que, embora 

a prosopografia elida os personagens do templo, ela permanece indicando claramente os 

ofertantes, mostrando a origem onírica do dom recebido (via κατὰ ὀνείρον, ainda que sem 

determinação objetiva do dom recebido), e a divindade, Hécate (mais precisamente Hécate 

Sōteira, epiclese que indica a deusa em uma função terapêutica201), para qual a oferta foi 

endereçada. 

 

 

 

 

 
199 Assim como acontecia com os palimpsestos, estelas votivas também podiam ser reutilizadas, de diversos 

modos. Ver exemplos de reuso epigráfico em PALLIS, Georgios. “The Second Life of Inscriptions in Late 

Antique and Byzantine Asia Minor: Some Remarks on the Reuse of the Inscribed Material”. In: Gephyra 18 

(2019), pp. 59-76. 
200 Archaeological Museum, Delos, inv. A 3057 (= IDelos 2448) (= PHI 64896). Ver foto e descritivo em 

SARIAN, Haiganush. “Artemis e Hécate em Delos: apontamentos de iconografia religiosa”. In: Revista do 

Museu de Arqueologia e Etnologia  (São Paulo) 8 (1998), pp. 145-153. 
201 Em Delos, a  associação esperada seria Artemis-Hécate, a  menção a Hécate de modo isolado é rara. “Cette 

épiclèse de Sôteira nous rappelle qu’Artémis-Hécate protégeait peut-être marins et malades; il est notable que 

la même épithète soit plusieurs fois appliquée à Artémis elle-même (…)” (BRUNEAU, Philippe. Recherches 

sur les cultes de Délos à l’époque hellénistique et à l’époque impériale . Paris: E. de Boccard, 1970, p. 203). 



79 

 

3.3 Modelos doutos de agradecimento 

 

Nos documentos epigráficos da época clássica, não há, textualmente, ocorrências de 

intervenções oníricas admoestatórias – do tipo que encontramos nas epopeias homéricas, 

sobretudo na Ilíada (quer dizer, dispositivos de conselho direto dos deuses olímpicos aos 

heróis, sem necessidade de interpretação onirocrítica particular). Nenhuma epígrafe do 

corpus analisado, por exemplo, utilizaria como recurso narrativo uma situação como esta:  

 

Ἐνυπνίασα ὅτι Ζεὺς μοι ἄγγελον ἐπέμπετο.  

Καὶ εἶπέν μοι οὕτως: 
 
εὕδεις Ἐγας υἱὲ δαΐφρονος ἱπποδάμοιο· 

οὐ χρὴ παννύχιον εὕδειν βουληφόρον ἄνδρα 
ᾧ λαοί τ' ἐπιτετράφαται καὶ τόσσα μέμηλε· 
[5] νῦν δ' ἐμέθεν ξύνες ὦκα· Διὸς δέ τοι ἄγγελός εἰμι, 
ὃς σεῦ ἄνευθεν ἐὼν μέγα κήδεται ἠδ' ἐλεαίρει. 
Ποίησον vac [..........] τοῦτο vac  

καὶ  vac ἐ[κε]ῖνο [.....]  
καὶ τὰ προβλήματά σου λυθήσονται. 

 
Τότε ἔκρινα ἀναστήσειν σοι, Ζεῦ,  
τοῦτο τὸ μνημεῖον, εὐχαριστίας χάριν ὑπέρ τε [vac]. 

 

Sonhei que Zeus me enviava um mensageiro.  

E ele me disse assim:  
 

“Tu dormes, ó filho de Egas, domador de cavalos.  
Não deve dormir toda a noite o homem aconselhado,  
a quem está confiada a hoste, a quem tantas coisas preocupam.  
[5] Mas agora presta rapidamente atenção. Sou mensageiro de Zeus,  
que embora esteja longe tem grande pena e se compadece de ti: 

Faça vac [.........] isso vac   
e  vac  a[qu]ilo [.....] 
e seus problemas serão resolvidos”. 

 
Então, resolvi erguer a ti, Zeus,  

este monumento, em agradecimento por vac202.  
 

Quando algo semelhante a uma admoestação onírica olímpica (tal como as da Ilíada) 

aparece em texto, a partir da época clássica em diante, é normalmente atestado por fontes 

 
202 Esta minha paródia, claro, usa um trecho da Ilíada (II, 23-27). 



80 

 

“literárias” doutas, não na epigrafia203. Nas fontes literárias, o modelo admoestatório mais 

antigo, homérico (conselho direto), é ainda atestado, embora de modo extraordinário e sob 

determinadas condições (sobretudo aquelas que mantêm a admoestação onírica circunscrita 

à excelência social dos que recebem a mensagem dos deuses desse panteão)204. Se os 

olímpicos continuam oferecendo seus serviços aos humanos, isso não é para qualquer um, 

nem os beneficiários parecem dispostos a narrar exatamente o que aqueles lhes teriam 

aconselhado. 

Na doxografia de anedotas relativas ao período clássico, por exemplo, temos um caso 

que envolve o culto à Atena Hygeia (quer dizer, a deusa Atena na forma de protetora “da 

saúde”) que tinha lugar na Acrópole de Atenas. Plutarco (46-120 d.C.) nos conta que a 

estátua de Atena, venerada no local, teria sido encomendada por Péricles na época da 

construção do propileu da Acrópole (~ 437-432 a.C.) – quer dizer, antes da introdução do 

culto de Asclépio no mesmo local205 – a partir de um evento inicialmente prosaico: 

XIII [12] Os Propileus da Acrópole, construídos pelo arquiteto Mnésicles, foram 

concluídos num quinquénio. Um acontecimento fantástico [τύχη δὲ θαυμαστὴ], 

que teve lugar durante a sua construção, revelou que a deusa Atena não lhe era 

indiferente, mas até ajudava a construir e concluir a obra. [13] O mais activo e 

zeloso dos artífices escorregou e caiu do cimo do edifício; ficou num estado de tal 

maneira lamentável, que foi desenganado pelos médicos [ὑπὸ τῶν ἰατρῶν 

ἀπεγνωσμένος]. Péricles estava desanimado, mas a deusa apareceu-lhe em sonhos 

[ἡ θεὸς ὄναρ φανεῖσα] e indicou-lhe um remédio [συνέταξε θεραπείαν], com o 

qual Péricles tratou e curou o homem com toda a rapidez e facilidade. Por isso, 

erigiu uma estátua em bronze de Atena Higia na Acrópole, junto do altar [τὸν 

 
203 Uso o termo “literário” aqui de modo genérico, como equivalente de “narrativas” de maior envergadura na 

tradição textual grega que chegou até nós, sem expressar uma preocupação semântica com o sentido atual do 

termo “Literatura” – em vigor, no contexto cultural europeu, a partir do século XVIII. Para uma discussão 

ampla do problema, ver MARINO, Adrian. The Biography of “The Idea of Literature” from Antiquity to the 

Baroque (original romeno Biografia ideii de literatura, 1991). New York: State University of New York Press, 

1996. 
204 O De divinatione per somnum, uma das obras que compõem os Parva Naturalia, de Aristóteles, parece 

atestar claramente essa obrigatoriedade de distinção social de quem estaria apto a receber o oracular onírico 

quando afirma que “τό τε γάρ θεὸν εἴναι τὸν πέμποντα, πρὸς τῇ ἄλλῃ ἀλογίᾳ καὶ τὸ μὴ τοῖς βελτίστοις καὶ 

φρονιμωτάτοις ἀλλὰ τοῖς τυχοῦσι πέμπειν ἄτοπον [o fato de ser um deus quem os envia (i.e., os sonhos), além 

de outros desatinos, e de enviá -los não aos melhores e aos mais sensatos, mas a quem calha (i.e., ao acaso), é 

absurdo] (462 b 20-23) (ARISTOTE. De la divination dans le sommeil. In: Petits traités d’Histoire naturelle. 

MUGNIER, René, ed. Paris: Les Belles Lettres, 1953, p. 88). A tradução brasileira, levemente modificada, 

utilizada aqui em ARISTÓTELES. Da adivinhação durante o sono . Apresentação, tradução e notas: DE 

PAOLI, Beatriz. Archai, Vol. 32 (2022), e-03202, p. 5. 
205 O local de estabelecimento do santuário ficava na ladeira sul da Acrópole. Evidências arqueológicas 

recentes, no entanto, indicam que Asclépio também era cultuado em um altar em Elêusis (cf. LAWTON, Carol. 

“Asklepios and Hygieia in the City Eleusinion”. In: MILES, Margaret (ed.). Autopsy in Athens. Recent 

Archaeological Research on Athens and Attica . Oxford: Oxbow Books, 2015, pp. 25-36; BESCHI, L. “II 

Monumento di Telemachos, fondatore dell’Asklepieion ateniense”. In: Annuario della Scuola Archeologica di 

Atene e delle Missioni Italiane in Oriente, Vol. XLV-XLVI, Nuova Serie XXIX-XXX (1967-1968), pp. 381-

436. CLINTON, K. “The Epidauria and the arrival of Asclepius in Athens”. In: HÄGG, R (ed.). Ancient Greek 

Cult Practice from the Epigraphical Evidence. Proceedings of the Second International Seminar on Ancient 

Greek Cult, Swedish Institute at Athens, 22-24 November, Stockholm 1994, pp. 17-34. 



81 

 

βωμόν] da deusa que, segundo dizem, já existia antes. (Plutarco, Péricles, XIII, 

12-13) (Trad. Ana Ferreira & Ália Rodrigues)206. 

No entanto, nas ruínas da Acrópole encontrou-se uma dedicatória que os especialistas 

acreditam ser a base da estátua de Atenas Hygeia, e na qual se infere uma origem diversa207: 

 

Ἀθεναῖοι τε͂ι Ἀθεναίαι τε͂ι Ὑγιείαι.  Os atenienses à Atenas Hygieia. 

Πύρρος ἐποίησεν Ἀθεναῖος.  Pyrrhos, um ateniense, a fez208 

 

Que o texto de Plutarco (ele menciona apenas um βωμός [altar] no local, o que 

certamente designaria a presença de simulacra, sem fazer qualquer referência a uma 

estatuária digna de nota) afirme que Péricles, pessoalmente, por conta de um sonho, no qual 

a própria Atena lhe diz o que fazer (neste caso, o preparo de uma θεραπεία, quer dizer, de 

um tratamento médico, não exatamente de um pharmakon, i.e., uma poção ou similar) teria 

sido quem dedicou a estátua – embora a inscrição na base diz, com todas as letras, que se 

tratava de uma oferta “dos atenienses” – é, já em si, interessante.  

Segundo as narrativas que dispomos, entre os gregos do mundo clássico (mas 

também do mundo helenístico e tardo-antigo) não parece haver sonho coletivo: a divindade, 

em princípio, não poderia aparecer em sonho a todos os cidadãos da polis. Os “atenienses”, 

 
206 PLUTARCO. Vidas Paralelas: Péricles e Fábio Máximo . Trad. Ana Maria Ferreira, Ália Rosa Rodrigues. 

Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2013, pp. 87-88. 
207 Acrop., inv. MA 13259 = IG I3 506. LEWIS, David; JEFFERY, Lilian. Inscriptiones Graecae I. 

Inscriptiones Atticae Euclidis anno anteriores. 3 rd ed. Fasc. 2. Dedicationes. Catalogi. Termini. Tituli 

sepulcrales. Varia. Tituli Attici extra Atticam reperti. Addenda (nº 501-1517). Berlin: De Gruyter, 1994, #506, 

p. 494. A inscrição foi gravada em unciais. Para a discussão, fotografia e bibliografia, ver RAUBITSCHEK, 

Anthony. Dedications from the Athenian Akropolis. A catalogue of the inscriptions of the sixth and fifth 

centuries B.C. Cambridge (MA): Archaeological Institute of America, 1949, #166, pp. 185 -188. Uma 

fotografia em alta definição do pedestal está disponível na Wikimedia, disponível em https://l1nq.com/skvxf. 

Acesso em: 09 abr. 2024. “There was a small sacred table [hiera trapeza] for offerings in front of the base. The 

cuttings on the top of the base suggest that it was the prototype for a well -known statue of Athena in the Naples 

Archaeological Museum [cf. Napoli, Museo Archeologico Nazionale, inv. 6024], the Athena Hope-Farnese 

[cf. LEVENTI, Iphigeneia. Hygieia in Classical Greek Art. Athens: Archaiognōsia, 2003, pp. 39-45]. A 

sacrifice to Athena Hygieia was traditionally offered annually at the Panathenaia [cf. IG II3 1, 447, linhas 30-

37] and the statue is the first identifiable structure that Pausanias mentions on his route around the Acropolis  

[cf. Pausanias, Descrição da Grécia, I, 23, 4]” (Attic Inscriptions Online, IG I3, 506). Disponível em 

https://acesse.dev/ZPE8n Acesso em: 05 abr. 2023. 
208 Mais precisamente: “Os atenienses [consagraram esta estátua] à Atenas Hygieia. | Pyrrhos [neste caso, o 

nome do escultor], um ateniense, a fez”. A base do que parece ter sido a estátua de Atena Hygeia, na Acrópole, 

foi encontrada em 1839. Tudo indica que a estátua foi exposta após a construção da propylaea porque “(...) the 

pedestal is placed against the Propylaea Building, and approximately a third of its circumference was cut away 

in order to set it as closely as possible to the first step of the Propylaea; it can, therefore, be assumed that the 

pedestal was set up after the Building of the Propylaea” (RAUBITSCHEK, Dedications from the Athenian 

Akropolis, p. 185). Como se trata de uma estátua e não de um relevo votivo, o mais provável é que “Pirro” seja 

o nome do escultor: ainda assim, “the name of the artist Pyrrhos occurs in the literaty tradition only in 

connection with this monument” (Idem, p. 185). 



82 

 

que dedicaram a Atena a estátua feita por Pyrrho, certamente não sonharam todos 

sincronicamente com a deusa. Seja como for, se o pedestal encontrado corresponde, de fato, 

ao da estátua consagrada a Atena na Acrópole, não há menção a Péricles, a sonhos, a 

terapêuticas, nem a nada relativo ao episódio.  

Mesmo em se concedendo valor histórico a esse episódio e em se considerando que 

uma investigação in situ na Acrópole pudesse talvez colocar em dúvida a atribuição 

categórica da estátua a “Péricles” – este poderia, é claro, enquanto um dos notáveis da 

sociedade ateniense, oferecer a estátua coletivamente, em nome da cidade, e humildemente 

retirar da oferta seu próprio nome –, a anedota de Plutarco vai muito além do elemento votivo 

que é característico das epígrafes de agradecimento onírico. Ela mostra um acontecimento 

“histórico” banal (o acidente com um mestre de obras), apesar de ocorrido durante a 

construção de uma obra arquitetônica de envergadura monumental, transfigurado em um 

“acontecimento fantástico” e mitologicamente originário: o principal ator político da época 

de ouro ateniense (personagem talvez já quase lendário à época de Plutarco), orientado por 

intervenção onírica direta de uma deusa olímpica, transformado momentaneamente em 

curandeiro (contrariando as expectativas terapêuticas pessimistas da própria medicina da sua 

época, segundo o texto), é reivindicado na instituição fundacional (o αἴτιον) de um culto em 

sua própria cidade.  

Assim, o esquema narrativo da anedota (que insiste ora no ordinário ora no 

extraordinário da situação e das personagens envolvidas) é totalmente diferente do epigráfico 

que observamos nos documentos do nosso corpus: em Plutarco, trata-se claramente de um 

mito etiológico (ou, como mais comumente conhecido pela antropologia religiosa do século 

XX, um mito de origem209). Não por acaso, o procedimento de Péricles (o sonho é o veículo 

que oferece a ele o método terapêutico) é o mesmo daquele, segundo as fontes antigas, 

 
209 A expressão “mito de origem”, origin myth, tal como empregada por alguns intérpretes dos anos 1950-1960, 

denomina o tipo de narrativa que, na forma de mito e em continuidade com uma ratio cosmogônica geral, 

explica a primeira irrupção de uma determinada coisa no mundo: “Chaque mythe montre comment une réalité 

est venue à l’existence, fût-ce la réalité totale, le Cosmos, ou seulement un fragment: une île, une espèce 

végétale, une institution humaine.” (ELIADE, Mircea. Le sacré et le profane (1957). Paris: Gallimard, 1987, 

p. 86). Ver também ELIADE, Mircea. Myth and Reality. New York: Harper & Row, 1963, cap. 2, passim (trad. 

brasileira, Mito e Realidade. São Paulo: Perspectiva, 1972). No entanto, utilizo a terminologia “mito de 

origem” em um sentido puramente formal, a  expressão designando antes a arquitetura de uma “forma simples” 

(no sentido das einfache Formen, de André Jolles) de narrativa (como o microconto, a fábula e outras formas 

breves), sem depender da análise fenomenológica empregada por Eliade (especialmente em sua ideia de 

“sagrado”).  



83 

 

adotado na incubatio dos templos de Asclépio e similares210. O paralelo com o modelo 

onírico da Ilíada (homens que são aconselhados, em sonhos, pelos olímpicos211) parece 

razoável: no texto de Plutarco não há lugar para onirocrítica (o sonho não precisa ser 

interpretado), a mensagem a respeito do remédio é unívoca, e tal como na Ilíada, os deuses 

aparecem oniricamente apenas aos personagens importantes do enredo. Ainda assim, o que 

exatamente Atena contou a Péricles (nos poemas homéricos, isso seria conhecido e ocuparia 

parte fundamental da narrativa) permanece um mistério total. 

 

3.4 Agentes e intermediários 

 

A descrição de Plutarco, portanto, nada tem a ver com a generalidade do material 

epigráfico onírico votivo, que encontramos nas lajes e nas dedicatórias que chegaram até nós 

e que englobam, nos exemplos citados neste artigo, cerca de quinhentos anos de produção. 

Por exemplo. Uma inscrição em Cesareia de Filipe (atual Banias), no monte Hermon, na 

Síria, gravada por volta de 219 ou 220 d.C., também narra a consagração de uma estátua, 

tendo como origem uma intercessão onírica concedida a um público documentalmente 

descrito na epígrafe como aristocrático212: 

 

᾽Αγρίππα<ς>    Agrippa, 

Μά<ρκ> ου άρ­   filho de Marcus,  
χων, ἔτους    arconte213, no ano de 

 
210 O modelo replica o modo como as fontes antigas descrevem a forma usual de prescrição médica no santuário 

de Sarapis em Alexandria e no Asklepieion de Atenas: “les gens qui venaient le consulter sur leurs maux ou 

sur ceux de leurs amis, passaient la nuit sous les portiques de son sanctuaire, le Dieu leur apparaissait en 

songe, et leur indiquait le remède” (PEDRIZET & LEFEBVRE. Inscriptiones graecae aegypti, Vol. 3, p. XVI. 

Ver as epigrafias concernentes a esse procedimento médico nessa coletânea, citadas na mesma página).  
211 Como, por exemplo, Ilíada, II, 1-80 (o Sonho de Agamêmnon); e Ilíada, XXIV, 677-691 (o sonho de 

Príamo, enviado por Hermes; neste caso, porém, o onírico não é identificado por nenhum lemma específico e 

sim pela situação diegética e pela frase: “[682] [Hermes] postou-se junto a sua cabeça [a  de Príamo] e disse:”). 

Para o contexto, ver LEVY, Edmond. “Le rêve homérique”. In: Ktèma : civilisations de l'Orient, de la Grèce 

et de Rome antiques, n° 7 (1982), pp. 23-41; BRILLANTE, Carlo. “Scene oniriche nei poemi omerici”. In: 

Materiali e discussioni per l’analisi dei testi classici , nº 24 (1990), pp. 31-46; 
212 IGLS XI-1, A/17. Original em unciais (stoichedon). Transcrição diplomática em SAULCY, Félicien de. 

Voyage autour de la Mer Morte et dans les terres bibliques, exécuté de décembre 1850 à avril 1851 . 3 Vols. 

Paris: Gide et J. Baudry, 1853 [Vol. 3, Atlas, planche XLIX]. Edição e comentário em CIG (Corpus 

Inscriptionum Graecarum), III, #4539, p. 244 (+ addenda, p. 1180). Ver também WADDINGTON, William . 

Inscriptions grecques et latines de la Syrie. Paris: Didot, 1870, #1894, p. 451. Texto e análise filológica em 

ALIQUOT, Julien. Inscriptions grecques et latines de la Syrie. Tome XI [= IGLS 11-1], Mont Hermon (Liban 

et Syrie). Beyrouth: Presses de l’Ifpo, 2008, #A/17, pp. 104 -105 (texto adotado aqui). 
213 “Le dédicant n’est pas nécessairement archonte, car άρχων pourrait être le participe de άρχω, ‘étant 

magistrat’” (ALIQUOT, Inscriptions grecques et latines de la Syrie, pp. 104-105). 



84 

 

σκγ´, ὀνίρῳ    223214, por um sonho  

5 χρησμο­     5 em oráculo 
δο[τη]θείς,    avisado215, 

τ<ήν> κ[υρίαν]   à Senhora 
Ἠχώ άνέθη­     Eco dedicou216, 
κενάμα <Ἀ>γρι­   com Agrippias, 

10 πιάδι συμ[β]ί­    10 sua esposa,  
ῳ καὶ Ἀγριππί­   e com Agrippinos, 

νῳ καὶ Μάρ­    e com Marcus 
κῳ καὶ Ἀγρίπ­    e com Agrippa,  
πᾳ, βουλευταῖ(ς),   bouleutes217, 

15 καὶ Ἀγριππείνη    20 e com Agrippina  
καὶ Δόμνη, τέ­   e Domna, 

κνοις αὐτών.    seus filhos. 

  

Os termos “arkhon” e “bouleutes” (embora particularmente ambíguos aqui) também 

circunscrevem a narrativa em uma lógica aristocrática, mas, neste documento, o contexto 

epigráfico é muito mais próximo do material encontrado na Acrópole (IG I 3 506) citado 

acima que aquele da narrativa de Plutarco: aqui, uma representação coletiva (aparentemente, 

não associativa) manda confeccionar e consagrar uma estátua, a partir de um “oráculo” 

onírico, mas sem que a eventual intervenção divina (nominal) seja diretamente 

estabelecida218.  

 
214 Na região de Panias, o ano local de “223” corresponderia ao período de 221 -222 d.C. Para a datação, ver 

ALIQUOT, Inscriptions grecques et latines de la Syrie, p. 104. 
215 A reconstrução aproxima o texto de χρησμηγόρος [proferir oráculos], mas o sentido parece ser antes o de 

“advertência”, “aviso” etc., como em Mateus, 2:12: καὶ χρηματισθέντες κατ᾿ ὄναρ μὴ ἀνακάμψαι πρὸς 

῾Ηρῴδην, δι᾿ ἄλλης ὁδοῦ ἀνεχώρησαν εἰς τὴν χώραν αὐτῶν. [E tendo sido avisados em sonho a não voltarem 

à presença de Herodes, regressaram por outro caminho a sua terra.]”. Em toda a cena envolvendo Herodes, os 

Reis Magos e a família de Jesus, em Mateus 2, o sonho (ὄναρ) é um importante elemento de comunicação. A 

fórmula é similar a χρηματισθεὶς κατ᾽ὄναρ (ver CIG, III, #4331, p. 167). “Des expressions comparables à 

ὀνίρῳ χρησμοδοτηθείς sont connues au Proche-Orient : à Baalbek, un Aradien offre une statue au Jupiter 

héliopolitain κατὰ χ[ρηματις]μόν [cf. IGLS 6, 2729] ; à Byblos, deux frères ont reçu l’ordre (χρηματισθέντες) 

de consacrer un trône divin à Aphrodite [cf. YON, Jean-Baptiste. “Un ordre divin à Byblos. Dédicace sur un 

trône de pierre”. In: Bulletin d’Archéologie et d’Architecture Libanaises [BAAL], 8, 2004, pp. 315-321 ; ver a 

transcrição dessa dedicatória mais abaixo, neste capítulo da tese] ; la formule κατ᾽ὄναρ se retrouve sur une 

dédicace provenant des environs de Sidon  [~ 147 d.C. : cf. RENAN, Ernest. Mission de Phénicie. Paris, 1864-

1874, p. 397]; ces expressions grecques ont par ailleurs des équivalents latins et araméens [cf. MILIK, Józef. 

Dédicaces faites par des dieux. Paris, 1972, p. 388, republie une inscription de Hatra émanant de deux frères 

‘que le dieu dans le songe a instruits’]. La formule qu’emploie Agrippa à Banias, ‘averti en songe par un 

oracle’, met bien en valeur l’idée que les fidèles conçoivent les rêves comme des oracles privés”. (ALIQUOT, 

Inscriptions grecques et latines de la Syrie, p. 105). 
216 No sentido de “mandou dedicar esta estátua à ninfa Eco”. 
217 Ao que parece, todos os personagens faziam parte do conselho da cidade. 
218 Para a consagração de estátuas na época romana , ver BODEL, John; KAJAVA, Mika (eds.). Dediche sacre 

nel mondo greco-romano. Diffusione, funzioni, tipologie. Institutum Romanum Finlandiae, American 

Academy in Rome 19-20 aprile, 2006. Roma: Institutum Romanorum Finlandiae, 2009. 



85 

 

Este exemplo mostra que, entre outras coisas, entre Homero e a Antiguidade Tardia, 

a mensagem onírica continuava, claro, sendo associada ao mundo transcendente; por outro 

lado, poderia ser entendida de modo mais “humilde”, “realista” ou “impessoal”. A “Senhora 

Eco”, ainda que seja a beneficiária final (a estela votiva) do evento onírico, não é descrita, 

de fato, como a figura que aparece no oráculo – muito embora, pelo contexto geral das 

epigrafias oníricas, pareça ser plausível que a imagem da estátua seja coincidente com a 

personagem que aparece no sonho (mais uma vez, não denominada explicitamente, enquanto 

tal, na estrutura do texto). É notável que o material diegético aqui seja indireto quanto a isso, 

deixando sua marca na inscrição apenas de modo vago: “um oráculo avisou, em sonho, algo 

a Fulano”; quer dizer, “um oráculo”, e não “Zeus”, ou “Atenas”, ou “Afrodite”. Mesmo que 

este oráculo seja proveniente de Eco, nada atesta claramente – como, ao contrário, se dá 

explicitamente nos sonhos homéricos da Ilíada – que seja a divindade ela mesma (“Eco”), 

em sonho, que tenha aparecido a Agrippa: e essa sutil diferença (de atribuição explícita ou 

implícita nos documentos) parece fundamental na distinção que é particular às formas 

epigráficas oníricas clássicas e pós-clássicas em relação às formas oníricas dos poemas 

homéricos219.  

Não está claro, aqui e na generalidade dos documentos que veremos, se quem recebe 

os sonhos são os suplicantes ou os sacerdotes: seja como for, os sacerdotes exerciam uma 

função importante na decifração onírica220. Algumas estelas votivas, no entanto, identificam 

o intérprete de sonhos como um especialista à parte, com função distinta da do sacerdote, 

orbitando o entorno do templo ou diretamente ligado a ele. Neste papel, ele aparece em 

documentos associados aos templos de Ísis – como, por exemplo, em uma estela dedicada a 

Isis/Afrodite encontrada na encosta sul da Acrópole (nas paredes externas da Panagia 

Spiliotissa, mais conhecido como monumento corágico a Thrasyllos), datada por volta de 

130 d.C. 221: 

 
219 Evidentemente, as formas oníricas homéricas, assim como diversos outros elementos narrativos das 

epopeias, são estruturas dentro de construções poéticas, obedecendo a fórmulas de enredo e composição, e não 

podem ser consideradas representações “diretas” da cultura ordinária ou algo semelhante: como se os sonhos 

dos seres humanos na época homérica fossem apenas como os descritos nos poemas homéricos. Ainda assim, 

a comparação entre os poemas e as estelas epigráficas das épocas posteriores permite aproximações e distinções 

formais importantes, que é o objetivo aqui. 
220 Para uma idea geral dos mediadores de sonhos na Antiguidade, ver HUGHES, J. Donald. “Dream 

interpretation in Ancient civilizations”. In: Dreaming, Vol. 10, n° 1 (2000), pp. 7-18. 
221 British Museum, cota 1816,0610.165 = IG II2 4771 = CIG I, 481. Texto em unciais. Ver LIDDEL, Peter; 

LOW, Polly. Attic Inscriptions in UK Collections [AIUK]. British Museum Dedications. Vol. 4.5 (2022), #8, 

p. 45; também BRICAULT, Laurent. Recueil des inscriptions concernant les cultes isiaques. Vol. 1. Paris: 

Académie des inscriptions et belles-lettres, 2005, #101/221, p. 16.  



86 

 

 

[τὰ] κιόνια καὶ τὸ αἴτωμα 
[κ]αὶ τὰς κινκλίδας καὶ τὴν 

[Ἀ]φροδείτην τῇ θεῷ ἐκ 
τῶν ἰδίων ἀνέθηκεν, ἐ- 

5 πισκευάσασα καὶ αὐτὴν 
τὴν θεὸν καὶ τὰ περὶ αὐτήν, 
οὖσα καὶ λυχνάπτρια αὐ- 

τῆς καὶ ὀνειροκρίτις, 
στολίζοντος Αἰμιλίου [Ἀτ]- 

10 [τ]ικοῦ Μελιτέως, ἱερατε[ύ]- 
οντος ἰακχαγωγοῦ Διονυ- 
σίου Μαραθωνίου, ζακορ- 

εύοντος ἁγιαφόρου Εὐκάρ- 
που.  

 

(…) as colunas, o frontão  

e as barreiras, [assim como a estátua]  
de Afrodite à deusa222,  
a suas expensas, 

5 restaurou a da própria  
deusa e o que a rodeia,  

ela que é a portadora da lâmpada nas procissões 
e intérprete de sonhos,  
o estolista sendo Aimilios,  

10 filho de Attikos de Melite,  
o sacerdote iakkhagogue223 

sendo Dionísio de Maratona,  
e o guardião224 dos objetos sagrados  
Eukarpos 

 

Aqui, a estela não é proveniente de um favor onírico. O texto distingue claramente o 

iacagogo (sacerdote vitalício) da personagem onirocrítica – ainda que, neste caso, a 

“intérprete de sonhos” (seu nome não aparece no texto, talvez por conta do estado 

fragmentário do documento) pareça ser apenas uma personagem devota, sem 

necessariamente uma função oficial no templo: a inscrição denomina a benfeitora que 

restaurou o santuário como “portadora de lamparinas” [λυχνάπτρια] nas procissões, e, ao 

que parece, ela mesma seria uma “intérprete de sonhos” [ὀνειροκρίτις] (embora não se possa 

afirmar que fosse a intérprete de sonhos do templo). 

 
222 Ísis. 
223 Sacerdote de tipo vitalício. 
224 Novamente, ζακορεύοντος pode ser entendido aqui como uma espécie de “guardião”. 



87 

 

A figura do onirocrítico aparece também em outra dedicatória ateniense (encontrada 

na região onde, segundo Pausânias, ficaria o Serapeum de Atenas225), fazendo referência a 

Isis, Sarapis, Anoubis, Harpokrates e datada do final do século II a.C.  226:  

 

Ἴσιδι vac Σαράπιδι   Para Ísis vac Sarapis 
Ἀνούβιδι Ἁρποκράτη[ι]   Anúbis, Harpócrates 

Μ̣εγαλλὶς Μάγα    Megálide, Mága, 
Μαραθωνίου θυγά-   filha de Marathonios 
[5] τηρ ὑπὲρ τῆς θυγα-   [5] em favor da filha 

τρὸς Δημαρίου καὶ   de Demário e 

τ̣〚ῶν ὑῶν vac〛 vac κατὰ̣  [dos seus filhos vac]  vac de acordo 

πρό̣σταγμα, vac ἐπὶ ἱε-   com o decreto, vac durante  
ρέως Μενάνδρου    o sacerdócio de Menandro 
[10] τ̣̣̣

̣
οῦ Ἀρτέμωνος   [10] [filho] de Artemon 

Ἀλωπεκῆθεν, κλε[ι]-̣̣   de Alópecas,  

δουχοῦντος Ἀσω-   enquanto era o chaveiro 
ποκλέους Φλυέως,   Asopoclés [filho de] Phleias 
ζακορεύοντος Σω-   o guardião227 era 
[15] σικράτου Λαοδικέ-   [15] Sosícrates de Laodiceia, 
ως, κρίνοντος τὰ ὁ-    e o intérprete das visões 

[ρ]άμ̣ατα Διονυσίου   era Dionísio, 
Ἀν̣τιοχέως.    [filho] de Antíoco 

 

O texto também não fala explicitamente em favores oníricos, mas a fórmula κατὰ 

πρόσταγμα poderia ser entendida como uma variante de κατὰ ὀνείρον. A prosopografia dos 

associados ao templo gravada no documento indica, além do seu sacerdote (Menandro, filho 

de Artemon de Alópecas), do atendente ou guardião (Sosicrates de Laodiceia), e do 

mantenedor da chave (Asópocles de Phlya), um “intérprete de visões” [κρίνοντος τὰ 

ὁράμ̣ατα], Dionísio de Antioquia. Não importa muito se a expressão τὰ ὁράμ̣ατα equivale a 

“visões oníricas” ou não; podemos supor, ao menos neste caso, que Dionisio, uma vez citado 

em meio aos outros funcionários e detentor de uma tekhné específica, seja um especialista 

conectado de algum modo ao templo: talvez de maneira institucionalizada, com um cargo 

oficial na divisão do trabalho; talvez um personagem circunstancial, mas importante o 

suficiente para ser listado na estela. Não há relação explícita, nos dois casos acima, entre a 

demanda de ajuda divina da parte dos suplicantes/ofertantes, o que foi efetivamente visto 

 
225 Cf. Pausânias, Descrição da Grécia, I, 18, 4. Um Serapeum (o mais famoso era o de Alexandria) era o 

templo dedicado a Serapis. A referência a Pausânias em BRICAULT, Laurent. Recueil des inscriptions..., Vol. 

1., #101/206, p. 9. 
226 IG II3 4 115 = SEG [Supplementum Epigraphicum Graecum] 42, #157. 
227 Novamente, ζακορεύοντος, que traduzi por “guardião”. 



88 

 

(sonhado) e a consagração (ou dedicatória) do monumento em si; mas, no último exemplo, 

talvez seja possível especular que o personagem Dionísio de Antioquia tenha exercido uma 

função importante no processo de assistência ao suplicante, oferecendo a ele a d ireção 

terapêutica a seguir. 

 

3.5 Amplitude social 

 

Embora, nos documentos κατὰ ὀνείρον vistos até aqui, o contexto aristocrático seja 

comum (quase sempre expresso ou pressuposto por índices e marcadores genealógicos 

presentes nos próprios textos), estelas votivas eram também ofertadas por camadas sociais 

desfavorecidas.  

Veja-se o exemplo de uma estela de calcário de proveniência desconhecida, datada 

entre os séculos I e II d.C., e hoje conservada no Museu Arqueológico de Iznik (como é 

atualmente chamada a antiga Niceia, na província de Bursa, Turquia)228: 

 

Ἀγαθῆι τύχηι·   Boa sorte!  

2 θεᾷ [vac] Ἀρτέμιδι   À Deusa Artemis229, [ofereceu este voto] 
Ὁστιλία Βρεισηῒς   Hostilia230 Briseis231, 

4 κατὰ ὄναρ [vac] ὑπὲρ   segundo o sonho [que teve] por232 
τοῦ υἱοῦ Βρεισηιανοῦ  seu filho Briseianus233 

 
228 Edição, fotografia e comentário em ÖZTÜRK, Hüseyin. “Nikaia’dan Yeni Yazitlar Iv: İznik Arkeoloji 

Müzesi (Bursa)”. In: Cedrus, 1 (2013), pp. 293-298. 
229 Outra inscrição votiva para a Deusa Ártemis, na região de Niceia, aparece em IK Iznik 1501 (= PHI 278456): 
[1] ἀγαθῇ τύχῃ· | Ἀγάθων Γαίου καὶ | Πρῖμα Ἐπιγένου | κατὰ ἐπιταγὴν | [5] ἀνέθηκαν Ἀρτ[έ]- | μιτι χρυσέ[ᾳ ὑπὲ]- 

| ρ τ’ ἑαυτῶν καὶ [τῶν] | ἰδίων πάντων. [Boa sorte! | Agathon, filho de Gaius, e | Prima, filha de Epigenes, | de 

acordo com o ordenado | [5] dedicaram a Arte- | mis uma oferta de ouro | para si e todos os seus próprios (i.e., 

filhos)]. Vê-se que, neste caso, a tipificação genealógica (“filho de...”) é marcada claramente no texto. Em vez 

de κατὰ ὄναρ [“segundo o sonho”], porém, a inscrição traz κατὰ ἐπιταγὴν [“segundo a ordem dada” etc.]: muito 

embora não esteja nomeado, o contexto onírico poderia ser inferido, dada a similitude da situação diegética 

com outros documentos que reivindicam o sonho como origem votiva. 
230 “Ὁστιλία: é a forma grega de Hostilia , um nomen gentilicium romano. A forma masculina deste nome, 

Ὁστίλιος, também é documentada em Niceia .” (ÖZTÜRK, “Nikaia’dan Yeni Yazitlar”, p. 295). 
231 “Βρεισηΐς = Βρισηΐς: Para o uso de -ι em vez de -ει, ver Gignac 1976, 190, 249. O nome Briseis [Βρισηΐς] 

é mencionado na Ilíada de Homero, e é documentado pela primeira vez em Nicaia. Este nome também é 

conhecido a partir de outra inscrição em Prusa ad Olympum, na Bitínia” (ÖZTÜRK, “Nikaia’dan Yeni 

Yazitlar”, p. 295). 
232 Outro caso do grego ὑπὲρ indicando uma terceirização da prática oracular. 
233 “Βρεισηιανός = Βρισηιανός: Durante a época do Império Romano, em muitas inscrições na Ásia Menor, é 

comum ver o final de muitos nomes de pessoas terminando com -ιανός, a  forma grega do latim -ianus. Com a 

expansão do poder de Roma, terminar os nomes das pessoas com -ιανός tornou-se uma moda entre os helenos. 

Eles não só aplicaram isso aos seus nomes de família, mas também aos seus prenomes e cognomes. Estes novos 

nomes assim formados também foram usados para indicar a filiação: por exemplo, Μαρκιανός pode ser o filho 

de Μᾶρκος, ou Ἀσκληπιοδοτιανός pode indicar Ἀσκληπιόδοτος como o nome do pai. Além dos nomes dos 

pais, existem nomes derivados dos nomes das mães que terminam em -ιανός. Portanto, o nome de Βρισηιανός 

 



89 

 

6 καὶ τοῦ οἴκου.   e pela casa234. 

 

 A falta de referência genealógica parental, neste caso, leva alguns intérpretes a 

considerar que se trata de uma família de escravos235.  

Em outro exemplo, Hygeia aparece associada ao herói e vidente mitológico 

Amphiareus em um contrato de alforria de um escravo judeu. Trata-se de uma estela de 

mármore datada entre 300 e 250 a.C., oriunda de Oropos (porto na fronteira entre a Ática e 

a Beócia, atual Skala Oropou), e, ao que tudo indica, dedicada no Amphiareion da cidade236:  

 

[— — — — — — — — — — — ἐφ’ ὧι τε]  

Μόσχον Φρ̣[υνίδαι παραμένειν ἐνιαυ]-  
τὸν καὶ εἶναι ἐλεύθερον μη[θενὶ μηθὲ]ν  

προσήκοντα· ἐὰν δέ τι πάθηι Φρυνίδας  
[5] πρὸ τοῦ τὸγ χρόνον διεξελθεῖν, ἐλεύθερο[ς]  
ἀπίτω Μόσχος οὗ ἂν αὐτὸς βούληται·  

τύχηι ἀγαθῆι· μάρτυρες· Ἀθηνόδωρος  
Μνασικῶντος Ὠρώπιος, Βίοττος Εὐδίκου 

Ἀθηναῖος, Χαρῖνος Ἀντιχάρμου Ἀθηναῖος,  
[10] Ἀθηνάδης Ἐπιγόνου Ὠρώπιος, Ἵππων Αἰσχύ-  
λου Ὠρώπιος· Μόσχος Μοσχίωνος Ἰουδαῖος  

ἐνύπνιον ἰδὼν προστάξαντος τοῦ θεοῦ  
Ἀμφιαράου καὶ τῆς Ὑγείας καθ’ ἃ συνέταξε  

ὁ Ἀμφιάραος καὶ ἡ Ὑγίεια ἐν στήληι γράψαντα  
[15] ἀναθεῖναι πρὸς τῶι βωμῶι.  
 

[ — — — — — — — — — — —  pelo qual]  
Moschos [deve permanecer com Phrynídas]  

por um ano e depois ser livre e não [pertencer a ninguém nem] ser propriedade  
de ninguém; mas se algo acontecer a Phrynídas  
[5] antes desse tempo decorrer, Moschos deve ser libertado  

para ir onde quiser. Boa Fortuna. 
Testemunhas: Athenodoros,  

[filho de] Mnasicontos de Oropos, Biottos, [filho de] Eudikos,  

 
mencionado na inscrição deve ser derivado do nome de sua mãe, Βρισηίς” (ÖZTÜRK, “Nikaia’dan Yeni 

Yazitlar”, p. 295). 
234 No sentido antigo, que inclui parentes diretos, criadagem etc. 
235 “(...) a  ausência de nomes de pais na inscrição de Hostilia  Briseis e seu filho Briseianus indica que eles são 

escravos. (...) o nome de outra mulher escrava, também chamada Briseis, aparece em uma inscrição encontrada 

em Prusa ad Olympum” (ÖZTÜRK, “Nikaia’dan Yeni Yazitlar”, p. 296). 
236 SEG XV, #293, p. 79 (= PHI 180515) (= I Oropos, #329. Cf. ΠΕΤΡΑΚΟΣ, Βασίλειος [PETRAKOS, 

Vasileios] (ed.). Oι επιγραφές του Ωρωπού. Athens: Greek Archaeological Society, 1997 [Βιβλιοθήκη της εν 

Αθήναις αρχαιολογικής εταιρείας, 170]). Para o Amphiareion, ver MELAS, Evi. “The Amphiareion”. In: 

MELAS, Evi (ed.). Temples and sanctuaries of ancient Greece: a Companion Guide . London: Thames and 

Hudson, 1973, pp. 29-38; PETRACOS, Basil. The Amphiareion of Oropos. Athens: Espero Editions, 1974; 

ROESCH, Paul. “L’Amphiaraion d’Oropos”. In: Temples et sanctuaires. Séminaire de recherche 1981-1983, 

sous la direction de G. Roux. Lyon: Maison de l'Orient et de la Méditerranée Jean Pouilloux, 1984, pp. 173 -

184.  



90 

 

ateniense Charinos, [filho de] Anticharmos, ateniense,  
[10] Athenades, [filho de] Epigonos de Oropos, Hippo, [filho de] Ésquilo  
de Oropos; Moschos, filho de Moschion, judeu,  

tendo visto em sonho uma ordem divina de  
Amphiaraus e Hygeia, e, conforme ordenado  
por Amphiaraus e Hygeia, escreveu  
[15] em uma coluna e dedicou ao altar237. 

 

  É difícil decidir se esta oferta votiva é em agradecimento à manumissão ainda por 

vir, ou se se trata, pelo contexto médico do Amphiareion, de um agradecimento incubatório 

terapêutico238. Seja como for, é na condição de escravo que Moschos, recebendo um recado 

onírico de Amphiarus e Hygeia, oferece-lhes a coluna e o altar. Assim, a dedicatória κατὰ 

ὀνείρον (aqui usada com a fórmula alternativa ἐνύπνιον) se mescla com um testemunho 

contratual (um documento lavrado em prol do próprio escravo): para além de todas as 

conjunturas analíticas que a correlação entre sonho, documento oficial e manumissão futura 

permitem imaginar, isso atesta, de modo mais imediato (mantendo-se a estrutura geral, mas 

incorporando uma dimensão contratual inesperada), a elasticidade formal e social do 

modelo. 

 Quanto ao relativo esvaziamento do panteão divino olímpico e direto (crucial na 

forma homérica) na circunscrição epigráfica onírica, ao qual me referi acima, temos outro 

exemplo, datado do século I d.C.239: 

 

Ἀσκληπιῷ καὶ Ὑγείᾳ   A Asclépio e Hygeia 

καὶ τοῖς ἄλλοις θεοῖς   e os outros deuses 
πᾶσι καὶ πάσαις κατὰ ὄ-  todos e todas, por conta de um 
νειρον Καικίλιος ὁ χρη-  sonho: Cecílio, chamado 

5 ματίζων Βούλων Μοι-  5 Boulon; Miragenes  
ραγένους Φυλάσιος.   Phylacios240; 

 
237 Para análise do documento, ver Lewis, “The First Greek Jew”. In: Journal of Semitic Studies, Vol. 2, Issue 

3,1 (July 1957), pp. 264-266; e GIBSON, Elizabeth. The Jewish Manumission Inscriptions of the Bosporus 

Kingdom. Tübingen: Mohr Siebeck, 1999, pp. 66-67. 
238 A primeira atestação do culto de Amphiaros, datada de 480 a.C., aparece em Heródoto (História, VIII, 133-

134), mas, neste caso, a incubação é divinatória, não terapêutica. Cf. RENBERG, Gil. Where Dreams May 

Come. Incubation Sanctuaries in the Greco-Roman World. Vol. 1. Leiden: Brill, 2016, pp. 310 e ss. Ver 

também LUPU, Eran. “Sacrifice at the Amphiareion and a Fragmentary Sacred Law from Oropos”. In: 

Hesperia. The Journal of the American School of Classical Studies at Athens . Vol. 72, No. 3 (Jul.-Sep., 2003), 

pp. 321-340. 
239 IG II2 4486 = EM 4543. Edição e comentário em DITTENBERGER. Wilhelm.  Sylloge inscriptionum 

graecarum (1883). Vol III. Hildesheim: Georg Olms, 1960, #1150 p. 298. 
240 Embora, em autores a partir do século I a .C., χρηματίζων (e variantes) apareça correlacionado a questões 

oraculares (cf. Diodoro Sículo, Biblioteca Histórica, III, 6, 2; XV, 10, 2; Plutarco, Sobre o Desaparecimento 

dos Oráculos, 435c; Aelius Aristides, Discursos, L, 5 = Discurso Sagrado IV, 5), a  fórmula “ὃ χρηματίζων” 

 



91 

 

6a [...]    6a [...]241 

7 ζακορεύοντος Μά<ρ>-  7 guardião do templo Marco 
κου Κορτίου Ῥούφου   Cúrtio Rufo  

Ἁγνουσίου.    Agnúsio242 
(Trad. Bruno Gripp e Rafael Viegas) 
 

A fonte é ática, datada por volta do século I d.C. Atena “Hygeia” divide com Asclépio 

um culto médico em Atenas243 – instituição cultual tradicionalmente atribuída, como vimos 

acima (segundo o testemunho de Plutarco), a Péricles. A retórica, ao mesmo tempo universal 

e dissimulada, da epígrafe não é incomum, garantindo que a devoção a um deus em particular 

não cause ciúme nos outros. O fato de termos em cena dois “phyláceos” (um deles, cidadão 

romano) talvez indique que ambos vieram de fora para uma consulta no Asklepieion de 

Atenas e, com a resposta onírica, ofereceram a dedicatória como marco da “graça” concedida 

no templo (muito provavelmente, a cura ou o procedimento médico a ser seguido em função 

do problema descrito ao sacerdote).  

Algumas vezes, o voto de agradecimento é endereçado ao próprio sacerdote, como 

nesta estela proveniente de Delos (~147 a.C.)244. A fórmula aqui é καθ’ ὅραμα, mas, pelo 

contexto, podemos aproximá-la do modelo κατὰ ὀνείρον: 

 

Ἴσιδι Δημονίκη Νικίου ὑπὲρ αὑτῆς καὶ τῶν τέ- 
κνων Ἀριστείδου καὶ Πρωτομάχου καὶ Ἀρισ- 
τοκλέους, καθ’ ὅραμα, ἐπὶ ἱερέως Φιλοκράτου. 

 
Íside, filha de Demônico, em próprio nome e de seus  

filhos, Aristêidos, Protomachos e Aristocleos,  
conforme uma visão, dedicou [este objeto] ao sacerdote Philokratos. 

 

Na continuidade desse material, vemos que a dedicatória coletiva é relativamente 

comum em fontes epigráficas em geral e, entre muitos outros exemplos, também aparece 

 
era usada como patronímico, para identificar cidadãos romanos de origem grega. Deste modo, o primeiro nome, 

Cecilio, que é latino (mas aqui transliterado em caracteres gregos), é acompanhado do nome grego de origem, 

Βούλων, nome comum em Phyle (um dos demoi da antiga Ática, na fronteira com a Beócia): assim, temos 

“Cecílio, também conhecido por Boulon”. Miragenes, por sua vez, é nominalmente descrito como originário 

de Phyle. 
241 Dada o contexto, a  linha 6a, danificada e ilegível, provavelmente conteria parte da prosopografia dos 

atendentes, guardiães, intérpretes de sonhos etc. que atuariam no templo, continuada nas linhas 7 e 9.  
242 Se o termo se refere à sequência da frase (linhas 7-9), é possível que “Marco Cúrtio Rufo Agnúsio” seja 

uma única pessoa e ocupe o posto de ζακορεύοντος.  
243 ALESHIRE, Sara. The Athenian Asklepieion. The People, their Dedications, and the Inventories . J.C. 

Gieben, 1989. Para a associação entre Atena Hygieia e Asclépio, ver COMPTON, Michael. “The Association 

of Hygieia with Asklepios in Graeco-Roman Asklepieion Medicine”. In: Journal of the History of Medicine 

and Allied Sciences, Vol. 57, nº 3 (July 2002), pp. 312-329. 
244 IDelos 2114 (= PHI 64559). Ver em <https://epigraphy.packhum.org/text/64559> [cons. 09/04/2024] 



92 

 

ligada ao contexto onírico. É o caso de um par de inscrições (também na forma καθ’ ὅραμα) 

encontrada em Kaunos (na Cária, sudoeste da Ásia Menor, nas proximidades da atual 

Küçükkale, Turquia)245. Aqui, o monumento foi construído e dedicado ao deus por membros 

de um θίασος, quer dizer, de uma confraria/associação246. 

 
(A)        (B) 

ἱερὸν     ἱερὸν 
  Διὸς Ξενίου    [τῆς] Μητρὸς 
      ἵδρυται·   [ἵδ]ρ[υ]τ̣α̣[ι — —] 

Ἀγαθη[․․․]ΑΙ[— — —]   [— — — — — —] 
5 θιασῖτα[ι ․․․․․]Σ[․]ΑΤΩ[․] 

οἷς ΠΡ̣[․․]Υ[․]Ι[․ κ]αθ’ ὅραμα. 
vac. 
 

(A)      (B)  
O templo      O templo 

de Zeus Xenios247     da mãe248 
foi dedicado     foi dedicado [— —] 
Ágata […] AI [— — —]  [— — — — — —] 

membros249 [.....] S[.]ATO[.] 
PR[..]Y[.]I[.] de acordo com um sonho. 
vac. 

 

 
245 I.Kaunos 75 (= PHI 345139). Texto em https://epigraphy.packhum.org/text/345139. “Inscrições escavadas 

na rocha cerca de 50 metros ao sul das ruínas de Kaunos. Essas inscrições envolvem a dedicação de templos 

ou santuários (provavelmente dentro da própria rocha). A primeira, que faz menção aos membros da sociedade, 

indica que a dedicação ocorreu a partir de uma visão onírica. Pode ser que o segundo santuário também 

estivesse conectado com uma sociedade” (HARLAND, Philip). ASCOUGH, Richard; HARLAND, Philip;  

KLOPPENBORG, John. Associations in the Greco-Roman World. Disponível em: 

http://www.philipharland.com/greco-roman-associations/?p=23152. Acesso em: 9 abr. 2024. 
246 Para o conceito de θίασος, ver KLOPPENBORG, John; WILSON, Stephen (ed.). Voluntary Associations 

in the Graeco-Roman World. London: Routledge, 1996. 
247 Neste caso, o Zeus protetor “dos Estrangeiros”. 
248 O templo ofertado à “mãe” aparece em outra inscrição em Sardis (CIG III, 3947, aqui registrado como 

proveniente da região de Hierópolis), hoje perdida: Επαφρόδε- | ιτος Ὀρήα | κατ’ ὄνειρον | καὶ τὸ ναιδει-| ον 

[Epafroditos | à  Montanha [Mãe] | por conta de um sonho | [dedica este] pequeno | santuário. Neste caso, o 

epíteto μήτηρ (“mãe”) pode estar subentendido. Cf. SEG 48, 1475: Μηνοχάρου | Μητρὶ Ὀρήᾳ | εὐχήν; TAM 

V,1, 259: ἐλεύθερος Μητρὶ | Ὀρήᾳ εὐχήν. Também esta, em Leukopetra (Macedônia): [Μ]ητρὶ [Θε]- | ῶν 

Ὀρήᾳ | εὐχήν (I. Leukopetra 156) (PETSAS, Photios; HATZOPOULOS, Miltiades; GOUNAROPOUL OU, 

Loukretia; PASCHIDIS, P. Inscriptions du sanctuaire de la Mère des Dieux autochthone de Leukopétra 

(Macédoine). Meletēmata (Kentron Hellēnikēs kai Rōmaikēs Archaiotētos), 28. Athens, 2000. A origem da 

epígrafe foi revista como proveniente de Sardis em FRANZ, Johannes. Elementa epigraphices Graecae, p. 

335. Publications 07-1 Greek and Latin inscriptions, #101b, p. 102. Aqui, ναιδειον (provavelmente ναΐδιον, 

diminutivo de ναός, “templo”, “santuário”), logo, “pequeno santuário”. Tecnicamente, o ναός era a parte do 

santuário onde ficava a estátua do deus (cf. Heródoto, História, I, 183; e VI, 19). Poderia designar também um 

altar portátil, carregado nas procissões (cf. Heródoto, História, II, 63). 
249 Possivelmente o trecho traria o nome dos membros do θίασος (confraria, associação) que ofertou o templo 

ao deus. 



93 

 

 No corpus levantado aqui, apenas uma inscrição no templo de Asclépio se refere 

especificamente ao “sono”, em vez de “sonho”250: 

 
Ἀσχληπιῶι καὶ Ὑγιείαι   Para Asclépio e Hygeia, 
καὶ τῶν Ὕπνωι    e aos [deuses] dos sonos,   

Θεωριχὸς Συνδορόμου  Theorico, [filho de] Syndromo, 
Στειριεὺς χαριστήριον.   de Steiria251, [dedicou isso] em gratidão. 

 

3.6 Proposta de formalização a partir dos exemplos 

 

Obviamente, seria possível ampliar a seleta de exemplos e incorporar textos com 

diversas outras nuances, mas creio que, com o material reunido aqui, já podemos sugerir os 

elementos relativamente gerais da forma votiva κατὰ ὀνείρον. Para o universo onírico, em 

função das fontes que dispomos, temos basicamente, como dito mais acima, duas situações 

diegéticas recorrentes (incluindo-se as consagrações de altares e templos): as inscrições 

votivas oriunda das incubações; e as ofertas genéricas, sem necessária identificação de 

contexto e de graça obtida. Em diversos centros de cura (como no Asklepieion de Atenas), 

as ofertas epigráficas derivadas de sonhos se baseiam (com eventuais variantes) no esquema:  

 

a) problema → ida ao templo 
b) pedido à divindade → sonho 

c) resultado [positivo] → oferta votiva 

 

A oferta votiva em si, por sua vez, e em linhas gerais, é estabelecida sob uma 

estrutura que recorre frequentemente aos seguintes elementos: 

 

a) uma prosopografia (o nome dos ofertantes, mas às vezes também o nome de 

outros envolvidos na oferenda: sacerdotes, funcionários do templo etc.);  
b) o nome da divindade (ou divindades) receptora da oferta;  

c) a coisa ofertada (um altar, um templo, uma estatuária, a própria estela 
epigráfica na qual está gravada a dedicatória etc.);  

 
250 SIG III, #1143, p. 296. 
251 O nome do ofertante (Theorichos Syndromo de Steiria) indica que ele é parte do demos Steiria, um dos 

onze demoi que constituíam a phyle (tribo) dos Pandionis, na Ática. Para o elenco dos Pandionis, ver PA 

(Prosopographia Atttica) #13038, p. 612. Segundo Dittenberger, a  inscrição teria sido feita no arcontado de 

Agathocles (ano 106/5 a.C.), com a Ática sob o domínio romano (cf. SIG III, # 1143, p. 296). Para a listagem 

e o estudo dos arcontados atenienses, ver DINSMOOR, William. The Athenian Archon List in the Light of 

Recent Discoveries. Columbia University Press, 1939 (reprint Westport: Greenwood Press, 1974). Para a 

estrutura política da Ática a partir de seus grupos étnicos, ver TRAILL, John. The Political Organization of 

Attica. A Study of the Demes, Trittyes, and Phylai, and their Representation in the Athenian Council. Princeton: 

American School of Classical Studies at Athens, 1975. 



94 

 

d) a indicação do veículo que tornou a oferenda possível (um oráculo, ou, mais 

especificamente, em nosso caso, um sonho); 
e) e, mais raramente, a designação da graça concedida.  

 

Como assinalado anteriormente, a prosopografia ajuda a determinar o período da 

fabricação do documento, localizando a estela votiva no tempo e no espaço concreto da 

cultura onde, literalmente, ela se inscreve. Contudo, esse procedimento tem também um 

efeito imediato sobre a tipologia: por meio dele, a dedicatória epigráfica aparece como uma 

forma narrativa onomástica, patronimizada (uma forma prosopográfica, eu diria), e algo 

paradoxal: feita para durar, ecoar por gerações (como é o caso, de fato, pois essas 

dedicatórias chegaram até nós), ela é, em sua origem, pontual e circunstancial; e, por outro 

lado, erguida em nome dos deuses, ela é indissociável do nome dos mortais que a 

consagraram em um tempo dado e finito. 

A estes pares de opostos, soma-se um outro: nas incubações, se o essencial do 

substrato arquivístico da epígrafe de agradecimento é muitas vezes conhecido (os nomes, os 

lugares de origem, às vezes mesmo os funcionários do templo), resta quase sempre o mais  

importante: o problema médico que levou os ofertantes a consultarem o oráculo, problema 

que quase nunca é nomeado (exceto quando representado iconograficamente por ex-votos e 

similares), permanece, para todos os efeitos, de domínio privado. No caso das ofertas que 

não declaram explicitamente sua origem em um problema médico, quer dizer, aquelas que 

são fruto de um agradecimento pontual ou de um reconhecimento devocional de ordem mais 

geral e não nosológico, o problema que levou o praticante a fazer a estela votiva também 

não é usualmente conhecido. 

Sinteticamente, portanto, podemos dizer que a forma epigráfica κατὰ ὀνείρον é 

prosopográfica, epidítica e oxímora: divina e mortal; longeva e circunstancial; pública no 

agradecimento (com a dimensão retórica voltada para o passado, não para o futuro), mas 

privada nos móbiles252. Em todos os casos vistos aqui, a empáfia da comunicação direta com 

os deuses do panteão olímpico, onipresente nos poemas homéricos (ao menos para os 

personagens principais da trama), desapareceu ou foi reduzida ao mínimo (sendo apenas 

 
252 Entenda-se o que estou chamando aqui de “público-privado” apenas no sentido estrito de se conhecer ou 

não o problema (em geral de caráter nosológico) que levou à oferta do objeto votivo. Não está em jogo, ao 

menos não de maneira imediata e abrangente, a  d iscussão mais ampla, sobre a validade antropológica da 

oposição entre público e privado em matéria de culto na Antiguidade greco -romana – discussão que sobrevive 

na tópica da “religião doméstica” atual. Cf. PARKER, Robert. “Public and Private”. In: RAJA, Rubina; 

RÜPKE, Jörg (eds.). A Companion to the Archaeology of Religion in the Ancient World . Chichester (Sussex):  

Wiley and Sons, 2015, pp. 71-80. 



95 

 

indiretamente pressuposta, ou nem sempre enunciada de maneira taxativa): nas fontes 

epigráficas, o panteão divino que se comunica com os seres humanos é quase sempre 

reservado aos deuses específicos desses cultos; e, no caso dos sonhos não imediatamente 

compreensíveis pelos interrogantes, havendo sacerdotes ou especialistas para decifrá-los253. 

Não quer dizer que as pessoas, eventualmente, podemos supor, não sonhassem com outros 

deuses ou que considerassem que os deuses olímpicos não poderiam mais se comunicar 

diretamente com elas – apenas que os textos epigráficos do corpus analisado aqui não falam 

disso explicitamente. 

Note-se a “naturalidade” sistemática da epifania onírica: no circuito epigráfico κατὰ 

ὀνείρον, o sonho, em si mesmo, nunca é um problema, nunca é necessário explicá-lo ou 

conceitualizá-lo a priori. “Popular”, como diria Artemidoro254, o sonho é entendido como 

lugar-comum da cultura, como um instrumento gratuito (muito embora o pernoite 

incubatório no templo fosse sujeito a algum tipo de pagamento255), inerente à comunicação 

dos deuses com os humanos, acessível a todas as classes e indivíduos, não necessariamente 

 
253 De modo geral, ao menos no Mediterrâneo antigo, um culto não sobrevive sem intermediários, sem 

intérpretes (padres, sacerdotes, figuras sociais de exceção etc.) a  quem é estruturalmente concedida a 

capacidade de se comunicar com as divindades. Para uma análise comparativa desses intermediários no mundo 

greco-romano, ver BEARD, Mary; NORTH, John (eds.). Pagan Priests. Religion and Power in the Ancient 

World. Ithaca (NY): Cornell University Press, 1990. Evidentemente, os templos e seus funcionários tinham 

normas codificadas caso a caso, e o funcionamento da práticas votivas, oferendas, sacrifícios etc., obedeciam 

a regras bem determinadas, normalmente afixadas nas paredes dos locais. Por exemplo, temos esta inscrição 

em um templo de Loryma, na Caria (atual Bozuk, Turquia), datada do sec. III a .C.: Ἐκ τοῦ ἱεροῦ | μὴ ἐκφέρειν 

| τῶν ἀν[α]θ[ημά]των, | μηδὲ βλ[άπ]τε[ι]ν | μηθὲν, [μη]δὲ πα-| ρὰ τ[άξιν] τασ-| σόν[τω πίνακα]ς, | μήτ[ε ἄλλους 

ἐσ]-| φε[ρόντω ἄνευ] | τ[οῦ ἱερέως] [Do santuário, | não remova | nenhum dos anathemas (i.e., os objetos 

dedicados ao deus), | não os danifique, | nem desorganize | as pinakes (i.e., as tábuas votivas) | e não introduza 

outras | sem a presença | do sacerdote] (BRESSON Alain. Recueil des inscriptions de la Pérée rhodienne (Pérée 

intégrée). Besançon: Université de Franche-Comté, 1991, #187, pp. 168-169). Para exemplos de legislação 

cultual em templos da época clássica e helenística, ver LOMBARDI, Paola. “Ἀναθέτω ἐν τὸ ἱερόν. Esempi di 

regolamentazione della dedica votiva nel mondo greco”. In: BODEL, John; KAJAVA, Mika (eds.). Dediche 

sacre nel mondo Greco-Romano: diffusione, funzioni, tipologie (Institutum Romanum Finlandiae, American 

Academy in Rome 19-20 aprile, 2006). Roma: Institutum Romanum Finlandiae, 2009, pp. 95-126. 
254 Ao afirmar que ὄνειρός ἐστι κίνησις ἢ πλάσις ψυχῆς πολυσχήμων σημαντικὴ τῶν ἐσομένων ἀγαθῶν ἢ 

κακῶν [o sonho é um movimento ou uma modelagem polimorfa da alma que significa o bem ou o mal que virá 

com os acontecimentos futuros] (I, 2, 19-20), Artemidoro não tem nenhuma dúvida que esta, apesar de ser uma 

nomenclatura técnica, é uma “definição universal [ὅρος καθολικὸς]” (I, 2, 17) de sonho – exceto, como o texto 

diz, quando se trata de saber a opinião d’“aqueles que gostam de criar polêmicas [πρὸς φιλονεικοῦντας 

λέγοιτο]” (I, 2, 18), quer dizer, os filósofos. Cf. ARTEMIDORO. Sobre a Interpretação dos Sonhos. Trad. 

Eliana Aguiar. Rio de Janeiro: Zahar, 2009 (tradução feita do francês, segundo a edição publicada por 

Festugière, 1975). 
255 O circuito econômico dos templos não era necessariamente baseado em pagamentos diretos, mas a 

nomenclatura de comutação que aparece associada a eles em certas fontes – como πέλανος [bolo ou pão à base 

de farinha e água], ἀπαρχή [lit., “primeiros frutos”, quer dizer, o produto das primeiras colheitas] – implica em 

modos indiretos de taxação, incluindo produtos ofertados no interior templo que deveriam ser comprados no 

próprio local etc. Outro elemento do circuito econômico é a gravação das estelas, feitas provavelmente por 

escribas/litógrafos profissionais à disposição no entorno dos templos. Para o contexto, ver o artigo fundamental 

de NAIDEN, Fred. “The Monetization of Sacrifice”. In: COLLAR, Anna; KRISTENSEN, Troels (eds.). 

Pilgrimage and Economy in the Ancient Mediterranean. Leiden: Brill, 2020, pp. 163-186. 



96 

 

percebido como algo que precisaria ser previamente modelado por alguma técnica ou ritual 

particular (como no caso dos PGM, que às vezes exigem a confecção de pharmaka para a 

realização da performance onírica256). Deste modo, que o sonho terapêutico aconteça é, 

aparentemente (ocorrendo no espaço hierático do templo, ou em uma comunicação que pode 

ou não acontecer no contexto incubatório), aceito com total naturalidade pelos participantes 

do circuito onírico – e não como um algo excepcional, que circunscreva algum tipo de 

excentricidade divina. 

Visto de outro ângulo, ainda que, em princípio, sonhos não possam ser vendidos ou 

negociados – como, de certa forma, acontece com os sonhos manipulados conjuntamente 

com os poderes preternaturais (por exemplo, mais uma vez, nas invocações oníricas dos 

PGM257) –, vemos claramente que o κατὰ ὀνείρον epigráfico também é uma commodity e 

sua aparição cria um evento social em que não se pode descartar, inclusive do ponto de vista 

narrativo, o protagonismo dos ofertantes: embora, em linhas gerais, possa-se atribuir ao texto 

das epígrafes uma forma “sincera” (ou algo similar) de agradecimento e devoção, por outro 

lado a exibição notória da estela votiva é também uma maneira de dizer, à coletividade, que 

aqueles ofertantes (devidamente identificados) gozam da simpatia divina – o que também 

reforça a importância dos deuses (sobretudo daqueles deuses) que concedem a graça e a cura 

aos mortais (sobretudo àqueles mortais, daqueles grupos étnicos, daquelas famílias, daqueles 

demoi, até mesmo daqueles escravos que pertencem àqueles patrões etc.), em um circuito 

contínuo e retroalimentado. 

Observamos, assim, que a topografia exerce ainda uma outra influência importante 

na análise dos documentos: muito frequentemente, a epigrafia votiva onírica (como a votiva 

em geral) é resultado de uma peregrinação a um templo ou santuário (Asklepieion, 

Amphiareion etc.), muitas vezes distante do domicílio dos ofertantes258. Neste sentido, a 

epigrafia votiva precisa ser entendida não apenas no contexto da retórica e das tópicas de 

cura (e dos milagres), mas também do ponto de vista da circulação dos indivíduos e dos 

 
256 Cf. PGM IV, 1716-1870. 
257 Frequentemente, os feitiços oníricos dos PGM incluem a invocação de um πάρεδρος, quer dizer, um 

intermediário preternatural para a realização da praxis mágica: este auxilia seja na obtenção de respostas 

oraculares, seja na implantação de sonhos em outrem (ver, por exemplo, PGM IV, 1716 -1870). O detentor da 

fórmula, um mágico especialista, negocia com os clientes o receituário a partir do qual será efetua da a praxis. 
258 DILLON, Matthew. Pilgrims and Pilgrimage in Ancient Greece. London: Routledge, 1995; ELSNER, Jás; 

RUTHERFORD, Ian (eds.). Pilgrimage in Graeco-Roman & Early Christian Antiquity. Seeing the Gods. 

Oxford: Oxford University Press, 2005. 



97 

 

fluxos de valores que unem e fazem competir entre si os diferentes santuários259. Há, 

portanto, a pressuposição da comunicação divino-humana, expressa pelas estelas; mas 

também um sistema de comunicação institucional, em rede, que elide os fracassos (só temos 

epígrafes dos sonhos que “deram certo”) e inflaciona os sucessos de cada templo – seja com 

a permanência, no tempo, dos documentos epigráficos (quando “gravados em pedra”, como 

diz o ditado, é para a eternidade); seja com a canibalização, por esses templos, do esforço 

dos praticantes e fiéis260. Parece-me evidente que o funcionamento das curas depende, para 

além da existência em si dos templos, de seu efetivo sucesso nos processos terapêuticos: 

quanto maior a procura por um templo, maior as chances de relatos de cura, uma vez que o 

crescimento sincrônico e em paralelo dos casos não remediados nunca é publicizado. Assim, 

nesta economia circular, as estelas votivas servem, para os santuários, como fiadoras desse 

sucesso ao mesmo tempo que seus outdoors publicitários. 

O esquema narrativo também está de acordo com a forma pela qual as leituras 

antropológicas aplicadas aos estudos clássicos entendem a economia do dom na 

Antiguidade261. Mais especificamente, neste caso, através do conceito latino de “do ut des” 

(lit., “dou para que você me dê”): a expressão designa uma fórmula legal de contrato mútuo 

em Roma; e, do ponto de vista antropológico, exprime a reciprocidade que parece reger a 

epigrafia votiva262. Embora a problemática antropológica em torno da ideia de dom não 

 
259 A literatura sobre os santuários é ampla. Considerando apenas o mundo grego, o livro clássico é 

TOMLINSON, Richard. Greek Sanctuaries. London: Paul Elek Books, 1976. Ver também MELAS, Evi (ed.). 

Temples and sanctuaries of ancient Greece: a companion guide . London: Thames and Hudson, 1973; 

MARINATOS, Nannon; HÄGG, Robin (eds.). Greek sanctuaries: new approaches. London: Routledge, 1993; 

PEDLEY, John. Sanctuaries and the Sacred in the Ancient Greek World . Cambridge: Cambridge University 

Press, 2005; FUNKE, Peter; HAAKE, Matthias (eds.). Greek Federal States and their Sanctuaries. Identity 

and Integration. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 2013. Para Roma, ver RAJA, Rubina. “Complex Sanctuaries 

in the Roman Period”. In: RAJA, Rubina; RUPKE, Jörg (eds.). A Companion to the Archaelogy of Religion in 

the Ancient World. Chichester (West Sussex): Wiley-Blackwell, 2015, pp. 307-319. Para a Ásia Menor (nos 

períodos helenístico e romano), ver KAIZER, Ted (ed.). The Variety of Local Religious Life in the Near East 

in the Hellenistic and Roman Periods. Leiden: Brill, 2008; e WILLIAMSON, Christina. Urban Rituals in 

Sacred Landscapes in Hellenistic Asia Minor. Leiden: Brill, 2021. 
260 Não me refiro necessariamente, ainda que sejam interessantes para o contexto, às teorias ator-rede, 

elaboradas por Bruno Latour e outros autores a partir dos anos 1980 – e que, no âmbito da Antiguidade greco-

romana, foram aplicadas, por exemplo, por COLLAR, Anna. Religious Networks in the Roman Empire. The 

Spread of New Ideas. Cambridge: Cambridge University Press, 2013. 
261 Ver, por exemplo, GERNET, Louis. Anthropologie de la Grèce antique. Paris: Maspero, 1976 (2 ed), 

especialmente o cap. 1 (“L’anthropologie dans la religion grecque”) e o cap. 2 (“La notion mythique de la 

valeur en Grèce”). 
262 Como aponta Van Straten, o “do ut des” é uma prática muito antiga e arraigada no contexto grego e que já 

aparece por volta de 700 a.C. em uma estatueta de bronze dedicada a Apolo (o chamado “Apolo de Mantiklos”, 

texto em unciais nas pernas das figura): Μαντικλος μ’ ανεθεκε ϝεκαβολοι αργυροτοχσοι | τας δεκατας· τυ δε 

Φοιβε διδοι χαριϝετταν αμοιϝ[αν] [Mantiklos me doou, como um dízimo, para o atirador distante, portador do 

arco de prata (i.e., Apolo). Tu, Febo, concede algo agradável em troca] (Museum of Fine Arts, Boston, cota 

 



98 

 

esteja em questão na análise da forma narrativa que faço aqui, é preciso demarcar que o κατὰ 

ὀνείρον implica a negociação recíproca que é pressuposta nesse sistema263. 

Importante ressaltar também que, seja no modelo individual ou no coletivo, o κατὰ 

ὀνείρον epigráfico é organizado segundo o ponto de vista dialógico: em última análise, uma 

mensagem de agradecimento, marcando o final de um intercurso comunicacional e 

beneficiário com uma divindade. É o que poderíamos chamar de uma poética de 

intercâmbio. Assim, a simbiose e a dialética entre a presença e a ausência (dimensões 

importantes no gênero epistolar264), tanto entre tópicas quanto entre personagens, também 

exerce um papel decisivo no κατὰ ὀνείρον epigráfico: a doença ou o problema, não 

nomeados, que estavam presentes antes da operação epigráfica, foram sepultados no 

passado; pelo mesmo devoto que agora oferta a estela para o futuro no qual ele já não mais 

estará. 

Por fim, a circunscrita pontualidade da ocasião, como vimos, é indicada pelos 

elementos prosopográficos que lhe servem de demarcadores. O cenário dramático descrito 

ou pressuposto das narrativas, implicando diversos tipos de dificuldade (doenças, no caso 

das incubações), ainda que raramente nomeados nos textos, é, assim, seguido de sua 

superação com o auxílio divino: nesses documentos, as incubações, enquanto situações 

estritamente narrativas, praticamente equivalem a catábases265: gerando, ao fim da aventura, 

 
MFA 03.997). Cf. VAN STRATEN, Folkert T. “Gifts for the Gods”. In: VERSNEL. Henk S. (ed.). Faith, 

Hope and Worship. Aspects of Religious Mentality in the Ancient World . Leiden: Brill, 1981, pp. 65-151, cit. 

p. 73. Ver também BODEL, John. “‘Sacred dedications’: A problem of definitions”. In: BODEL & KAJAVA, 

Op. cit., pp. 17-30. 
263 “Tale consapevolezza della reciprocità – quella che Gernet (in relazione alla collana di Erifile) ha definito 

‘force contraignante du don’ – è ben evidenziata dal formulario stesso delle dediche, specialmente di età 

arcaica, come si può constatare nella ben nota raccolta di M.L. Lazzarini: la χαρίϝετταν ἀμοιϝ[άν] (‘graziosa 

ricompensa’) che chiede il dedicante di una statuetta ad Apollo da Tebe, è l’espressione più chiara del concetto 

di interscambio alla base delle dediche, creando, secondo van Straten, la successione: ‘prayer/ vow –

gratification’ – ‘votive offering/new prayer’. In un certo senso, portando alle estreme conseguenze questi 

concetti, si potrebbe asserire che ogni dedica è di per sé un ‘atto obbligato’, ma così entriamo nel campo 

dell’astrazione” (LOMBARDI, Paola. “Ἀναθέτω ἐν τὸ ἱερόν. Esempi di regolamentazione della dedica votiva 

nel mondo greco”, p. 95). 
264 O Pseudo-Libânio (~IV-VI d.C.), retomando ideias presentes em Cícero (Ad familiares, II, 4, 1) e em Sêneca 

(Epistolae ad Lucilium, 75), afirma que uma Ἐπιστολὴ μὲν οὖν ἐστιν ὁμιλία τις ἐγγράμματος ἀπόντος πρὸς 

ἀπόντα γινομένη καὶ χρειώδη σκοπὸν ἐκπληροῦσα, ἐρεῖ δέ τις ἐν αὐτῇ ὥσπερ παρών τις πρὸς παρόντα [A carta 

é uma espécie de conversa por escrito entre ausentes, realizando um propósito necessário, diz-se nela o que se 

diria à pessoa ausente como se ela estivesse presente] (Sobre os estilos epistolares II, 58). 
265 Para o contexto em grego, ver EDMONDS III, Radcliffe. Myths of the Underworld Journey. Plato, 

Aristophanes, and the ‘Orphic’ Gold Tablets. Cambridge: Cambridge University Press, 2004. Curiosamente, 

catábases não são comuns nos textos mágicos em papiro, temos apenas um exemplo na coleção Preisendanz, 

datado do século III-IV d.C.: τετέ[λ]εσμαι καὶ εἰς μέγαρον κατέ[βη]ν Δακτύλων καὶ [τ]ὰ ἄλλα εἶδον κάτω, 

παρθένος, κύων’, καὶ τὰ λοιπὰ πά[ν]τα [Fui iniciado e desci à câmara dos Dáctilos e vi as outras coisas lá 

embaixo, a virgem, a cadela, e todas as outras] (PGM LXX, 14-16) (= University of Michigan, Ann Arbor, inv. 

nº 7 [P.Mich. III, 154]). 



99 

 

um documento de atestação (estela votiva etc.) que, nas devidas proporções, podemos, em 

última análise, entender como catártico.  

Além disso, pelos exemplos de ofertas provenientes de escravos que vimos acima, 

podemos supor que os deuses permitem um funcionamento mais complexo e democrático 

no mundo dos favores sobrenaturais do que o mundo social que forma o entorno dos 

praticantes. Eis um elemento notável da ideia do sonho como veículo amplo e irrestrito de 

cura, particularidade que se constitui com uma outra oposição, a se somar às anteriores: se, 

por um lado, temos a pervasividade dos favores oníricos diante do tecido comunitário 

(sonhos de cura entregues a todo e qualquer praticante, não importando sua condição social), 

por outro lado, o favor onírico é um acontecimento único e particular que, enquanto tal, não 

pode ser deslocado de sua própria epifania material e pontual. Na grande fábrica dos sonhos, 

acessível a todos (do aristocrata ao escravo), o deus ou mensageiro divino que aparece para 

o sonhador em um dado momento de seu sono serve a um propósito específico e 

irrecuperável alhures: não pode ser vendido, não pode ser negociado, não é extensível a 

nenhuma outra pessoa, parentes ou patrões; no mesmo sentido, para horror do velho 

Aristóteles, um deus é um deus, e, por conta disso, sobretudo enquanto solução para agendas 

pessoais, um sonho de pobre vale tanto quanto um sonho de rico. 

Deste modo, a modorrenta e esquemática repetição na estrutura dos tropos e enredos 

dos documentos κατὰ ὀνείρον parece paradoxalmente servir como um indicativo da potência 

divina, capaz de realizar as curas e benefícios de maneira imperturbável através do tempo266. 

Esse tempo, tal como o imaginamos à distância, poderia ser concretamente medido (por 

intermédio das prosopografias das fórmulas de agradecimento) pelos transeuntes, que 

passavam pelos locais e observavam as estelas gravadas em suas diferentes e respectivas 

épocas. Da mesma maneira, a subscrição dos diversos estamentos sociais nas atestações de 

cura (indo do arconte até o escravo, índices sociais diretamente aferíveis nos textos) reforça 

a percepção da ampla e irrestrita magnanimidade dessas divindades. 

  

 
266 Nos ex-votos latinos da época imperial, o agradecimento já é puramente convencional, estabelecido através 

da abreviaçãoV.S.L.M. (quer dizer, Votum solvit libens merito – literalmente, “ele cumpriu o voto voluntária 

e merecidamente”) e variantes. Ver por exemplo, um altar do século II d.C. dedicado às Matronas Aufânias 

(deidades germânicas da época romana), hoje conservado no Rheinisches Landesmuseum de Bonn: Matronis | 

Aufaniabus | Q(uintus) Vettius Severus | quaestor c(oloniae) C(laudiae) A(rae) A(grippinensium) | votum solvit 

l(ibens) m(erito) | Macrino et Celso co(n)s(ulibus) [Para as Matronas Aufânias, de Quintus Vettius Severus, 

questor da colônia de Claudiae Arae Agrippinensium (atual Colônia, na Alemanha), ele cumpriu um voto 

voluntariamente e merecidamente, durante o consulado de Macrinus e Celsus] (Année Epigraphique 1930 

(1931) #19, p. 7). 



100 

 

4 CAPÍTULO 3: O Onírico nos PGM 

 

4.1 Modificações Metodológicas  

 

Neste capítulo, o maior da tese (pois é indissociável, como veremos, do Apêndice 

II), abordarei o onírico do ponto de vista da ação pressuposta em fórmulas de controle dos 

sonhos, tal como estas aparecem descritas em papiros gregos (PGM) que datam da 

Antiguidade Tardia (sobretudo entre os séculos II-V d.C.)267.  

Antes de analisar os textos, porém, será preciso fazer uma ressalva. Esta terceira parte 

do trabalho é inteiramente distinta das anteriores, pois foi concebida a partir do impacto das 

ferramentas de inteligência artificial generativa, tornadas amplamente acessíveis desde 

novembro de 2022 (data da abertura do ChatGPT-3.5 ao público em geral). Embora eu não 

tenha desenvolvido scripts específicos ou implementado pipelines próprios de 

processamento (como, por exemplo, integrar APIs de modelos de linguagem a softwares de 

mineração de dados escritos em Python), neste capítulo fiz amplo uso das interfaces 

convencionais oferecidas pelos chatbots (quer dizer, interfaces de texto e imagem)268. 

 
267 Na literatura especializada, a sigla PGM faz referência à edição de PREISENDANZ, Karl (ed.). Papyri 

Graecae Magicae. Die Griechischen Zauberpapyri . 2 Vols. Leipzig: Teubner, 1928-1931 (2ª ed. 1973), que, 

além dos papiros mágicos gregos que dão título à coleção, inclui também material cristão (Fragmenta 

Christiana) e textos inscritos em cacos de cerâmica (óstracos). De modo geral, a  sigla é estendida aos 

documentos gregos em papiro com conteúdo mágico, e a numeração proposta por Preisendanz (contendo os 

PGM I-PGM LXXXI) é muito comumente tomada como referência para  os estudos posteriores. A segunda 

edição de Preisendanz (1973) é a utilizada no TLG (Thesaurus Linguae Grecae). O trabalho foi revisto e 

aumentado por BETZ, Hans Dieter (ed.). The Greek Magical Papyri in Translation . Vol. 1. Chicago: The 

University of Chicago Press, 1986, 1992 (2a ed.), que conservou sua nomenclatura serial. Inicialmente previsto 

para conter a tradução em inglês (vol. 1) e os originais (vol. 2), apenas o primeiro volume foi publicado, 

incluindo traduções de papiros escritos em demótico e diversos outros textos gregos fora da edição de 

Preisendanz (mais precisamente os PGM LXXXII-PGM CXX). Betz, no entanto, excluiu os papiros mágicos 

explicitamente cristãos. Outro complemento aos PGM é DANIEL, Robert; MALTOMINI, Franco. (ed.). 

Supplementun Magicum. 2 Vol. Opladen, 1990-91 [Papyrologica Coloniema XVI, 1, 2], edição crítica e 

tradução em inglês dos textos não encontrados na edição Preisendanz de 1973. A mais recente edição crítica, 

ainda em fase de publicação, é a de FARAONE, Christopher; TORALLAS TOVAR, Sofia (ed.). Greek and 

Egyptian Magical Formularies: Text and Translation . Vol. I. Berkeley (CA): California Classical Studies 

(University of California), 2022. Essa edição, planejada para ser a mais completa até aqui, utiliza outra 

nomenclatura para identificar os papiros (GEMF), embora faça a concordância com Preisendanz. Para fórmulas 

similares utilizando o panteão cristão (em copta), ver MEYER, Marvin; SMITH, Richard (ed.). Ancient 

Christian Magic. Coptic Texts of Ritual Power. Princeton: Princeton University Press, 1999. 
268 Um pipeline típico envolveria: 1). a  criação de um código em Python; 2). a  integração com uma API de 

modelo de linguagem (ChatGPT, Gemini, Grok etc.); 3). a  leitura e gestão de um corpus (por exemplo, os 

textos gregos dos PGM); 4). a  aplicação de funções automatizadas para classificação, lematização, extração de 

entidades ou padrões; 5). e a organização dos resultados em bancos de dados ou estruturas manipuláveis para 

análise estatística. Esse tipo de operação exige conhecimento técnico de programação, estrutura de dados, 

tratamento de exceções e design de tarefas automáticas, coisas que infelizmente não possuo. O que fiz foi usar 

as interfaces prontas (como o próprio ChatGPT), mas de form a intensiva e reflexiva, modulando os prompts, 

 



101 

 

Mesmo com esse uso limitado, as possibilidades abertas por essas ferramentas, seja na 

tradução e na abordagem de conceitos, seja para extração assistida de dados, organização em 

larga escala, quantificação, exploração de padrões e realização de macroanálises269, 

mostraram-se demasiado instigantes para que eu não incorporasse tais recursos à 

investigação sobre os PGM270. 

Esse impacto se manifesta de maneira tanto geral quanto específica no contexto. De 

forma geral, as abordagens qualitativas, predominantes nas Humanidades e, por extensão, 

também na Filosofia, não tratam os textos como simples objetos informacionais ou como 

conjuntos “neutros” de dados estruturados. Mesmo nas vertentes mais formalistas das 

Ciências Humanas (como a Linguística estrutural), o desenvolvimento teórico permanece 

indispensavelmente ancorado na cultura, no contexto pragmático e nas redes de significação 

que tornam possíveis as diferentes camadas de interpretação. Em outras palavras, os textos 

não são, para essas áreas e concepções hermenêuticas, dados brutos; são artefatos culturais 

cujo sentido emerge na interação entre estruturas formais, práticas sociais e operações 

hermenêuticas – e nisto não cabe, evidentemente, nenhum tipo de juízo de valor. 

Quando, entretanto, deslocamos os textos emanados da história da cultura para o 

regime computacional dos dados, ocorre uma transformação epistêmica considerável. Nesse 

regime, o objeto textual é abstraído de seu circuito cultural original e convertido em unidade 

informacional manipulável. Essa conversão permite operações que não se orientam pela 

decifração progressiva de sentidos (estratégia que pode gerar superinterpretações 

infinitas271), mas pela análise de padrões, recorrências, correlações e distribuições formais 

que estão materialmente presentes nos objetos. Um deslocamento significativo, portanto, 

mais do que uma simples oposição entre métodos: as categorias que estruturam a análise  

 
analisando as respostas e incorporando os resultados às etapas analíticas da pesquisa. Ou seja, o que me 

interessou não foi a automatização cega do processo, mas sim a possibilidade de usar a IA como um tipo de 

parceiro heurístico, como operador de desesta bilização, sistematização e experimentação intelectual. 
269 O termo “macroanálise” aqui não é aplicado no sentido da Narratologia clássica, mas no de JOCKERS, 

Matthew. Macroanalysis. Digital Methods and Literary History . Urbana: University of Illinois Press, 2013. 
270 Antes de começar o trabalho desenvolvido neste capítulo 3, eu formulei 36 metodologias diferentes, que 

poderiam, com maior ou menor dificuldade técnica, ser aplicadas como complemento ao capítulo 1 (narrativas 

do sonho em Homero). As metodologias foram modeladas a partir da inteligência artificial (mais 

particularmente com ChatGPT-4o). Para os testes metodológicos, usei um trecho do texto latino do Excidium 

Troiae – escolhido pelo fato de ser um texto em latim (fora do escopo grego da tese) e por conter um sonho (o 

de Hécuba) que não está presente nem na Ilíada (que analisei no primeiro capítulo) nem nas épicas posteriores 

com algum substrato troiano, como a Eneida. Entretanto, não utilizei esse exercício na tese, uma vez que isso 

constituiria, no final das contas, um outro capítulo e não acrescentaria muita coisa ao que já está proposto aqui. 
271 No sentido da crítica de Umberto Eco aos exageros promovidos pelos “direitos dos intérpretes” (mas sem 

me comprometer, evidentemente, com sua ideia de “intenção do texto”). Cf. ECO, Umberto. Interpretação e 

Superinterpretação. São Paulo: Martins Fontes, 1993, cap. 1. 



102 

 

qualitativa (como o “conceitual”, o “literário”, o “filosófico”, o “simbólico” etc.) não 

desaparecem, evidentemente (e não é esse o objetivo, no final das contas), mas são 

temporariamente suspensas ou recolocadas em outro plano da operação analítica, 

priorizando-se a exploração da materialidade formal dos dados. 

Esse deslocamento pode ser representado, de forma bastante esquemática, da 

seguinte maneira: 

a) Na análise textual tradicional: 

texto → análise (frameworks teóricos, metodologias clássicas etc.) → produção 

de interpretações, teorias, modelos hermenêuticos etc. 

b) Na análise orientada a dados: 

input (texto convertido em dados) → processamento (heurísticas computacionais, 

estatísticas, modelos de machine learning etc.) → output (visualizações, padrões, 

clusterizações, modelos estatísticos ou probabilísticos de recorrência etc.). 

O efeito imediato desse modelo é uma espécie de dessacralização substancial do 

texto – ao menos deste enquanto entidade singular. Uma vez convertido em conjunto de 

dados, o texto passa a ser objeto de manipulações que violariam, por assim dizer, vários 

protocolos tradicionais de leitura e interpretação que são os classicamente utilizados em 

nossa área (e nos quais fui treinado desde a graduação). Entendido o texto como um conjunto 

de dados, posso, por exemplo, modificar a ordem comum de leitura e, literalmente, ler uma 

narrativa do corpus de trás para frente de maneira autônoma (o mesmo texto como um outro 

texto), e cruzar qualitativamente os dados272; posso mesclar um texto a outro e observar o 

comportamento das correlações entre os dados; posso considerar como um único “texto” 

(“megatexto”) todo o conjunto dos dados (todo o conjunto dos PGM, por exemplo), sobre o 

qual incidem operações que não seriam viáveis no paradigmas hermenêuticos “tradicionais”, 

ao menos não na microescala na qual esses paradigmas frequentemente operam273. 

 
272 Exercício que foi importante para evidenciar o estatuto pragmático das fórmulas dos PGM, baseadas antes 

na coerência do gesto performativo mágico que propriamente em sua coerência linear sintático -semântica. 
273 Evidentemente, o que estou chamando aqui de “dados” pode facilmente se deteriorar em uma espécie de 

mitologia tecnicista; por esse motivo, deve-se entender que “dados” não são pré-existentes, nem neutros, muito 

menos categorias puras, e sim construções culturais mediadas por protocolos técnicos. Dentre os debates 

possíveis, por exemplo, entre epistemologia humanista versus epistemologia positivista nas Humanidades 

Digitais, ver DRUCKER, Johanna. “Humanities Approaches to Graphical Display”. Digital Humanities 

Quarterly, v. 5, n. 1, 2011; sobre a materialidade dos textos digitais, ver KIRSCHENBAUM, Matthew G. 

Mechanisms: New Media and the Forensic Imagination. Cambridge (MA): The MIT Press, 2008. Sobre a 

construção cultural dos dados, ver GITELMAN, Lisa (ed.). “Raw Data” is an Oxymoron. Cambridge (MA):  

The MIT Press, 2013, cujo prefácio pode ser sintetizado deste modo: a). Dados não são entidades naturais; b). 

Dados não existem antes da interpretação; eles são produtos de escolhas, recortes, critérios disciplinares e 

modelos epistêmicos; c). A ideia de que existem dados crus [raw data] é uma ficção técnica e retórica, embora 

funcional para determinados regimes de verdade e de poder; d). Todo dado é, na verdade, já  um artefato 

cultural, construído dentro de infraestruturas materiais, lógicas classificatórias e protocolos institucionais.  No 

 



103 

 

Essas operações, claro, embora sejam formalmente possíveis sem o auxílio de 

máquinas, tornam-se qualitativamente distintas quando realizadas com suporte 

computacional. Isso ocorre não apenas pela amplificação da escala, mas sobretudo pela 

transformação da relação epistemológica com o próprio texto. O que estava tradicionalmente 

situado no campo do sentido, isto é, o horizonte de significações a ser reconstruído pelo 

trabalho interpretativo é, nesse outro regime, ao menos em princípio, deslocado para a 

materialidade da informação: o texto deixa de ser, provisoriamente, uma tessitura de sentidos 

a decifrar, e se torna um conjunto de ocorrências, sequências, vetores e distribuições, uma 

superfície estatística e manipulável de significantes. Dito de outro modo, modelos 

estatísticos de leitura reconfiguram, para o bem e para o mal, o que entendemos como 

“significado” em textos narrativos274. Nesse contexto, o que antes se entendia como 

“interpretação” passa a operar sobre padrões formais estatísticos, não mais sobre conteúdos 

em si, recuperáveis (ou quase) pelo estudo erudito da cultura275. 

De fato, com a incorporação dos modelos de linguagem generativa, esse movimento 

foi rapidamente expandido, permitindo operações significativamente mais sofisticadas do 

que aquelas possibilitadas pelas ferramentas linguísticas tradicionais. Até recentemente, por 

exemplo, grande parte da exploração temática que realizei sobre o corpus dos PGM 

 
mesmo livro (cap. 1), Daniel Rosenberg retraça a história do conceito de datum mostrando claramente sua 

função retórica, antes de se tornar uma entidade técnica; e Geoffrey Bowker, no pós-escrito (“Data Flakes”), 

reforça o argumento de que “dados” não são jamais dados, mas sempre tomados como dados dentro de redes 

sociotécnicas. Dito isso, a questão para mim não é ontológica, nem cultural, nem política (embora essas 

dimensões não possam ser alijadas do debate mais fundamental), mas operacional, limitada aos procedimentos 

e seus objetivos, e circunscrita ao universo das manipulações efetuadas, sem qualquer caráter de verdade em 

si: que elas sejam enviesadas, isso me parece evidente (as IA, treinadas na perspectiva dominante nas línguas 

majoritárias, e em fontes hegemônicas de produção de conhecimento, são claramente enviesadas); mas é o 

caráter do experimento controlado que me seduz neste momento, em vez da superinterpretação aberta, 

impressionista e desvinculada da materialidade dos documentos. 
274 Ted Underwood analisa como métodos quantitativos, aplicados a grandes corpora textuais (literary big 

data), transformam o que entendemos como “evidência”, “interpretação” e “literário”: modelos estatísticos não 

são apenas ferramentas, mas operadores epistemológicos que reconfiguram o próprio campo narrativo e que 

podem causar um efeito de apagamento das raízes nos quais as disciplinas de Humanidades estão apoiadas: “I 

have emphasized, technology is not the best frame for distant reading: in fact, phrases like ‘big data’ can be 

actively damaging. The newness of technological vocabulary also seems to make humanists forget that they 

could learn from other disciplines and instead imagine that they have to reinvent everything from scratch” (Cf. 

UNDERWOOD, Ted. Distant Horizons: Digital Evidence and Literary Change. Chicago: University of 

Chicago Press, 2019, p. 164). 
275 Não há nada de irrevogável nisso, e é necessário elaborar uma incorporação também intelectual dessas 

estratégias. Para o debate sobre apropriações acríticas de modelos científicos e estatísticos nas Humanidades, 

especialmente na visualização de dados, ver Drucker (2011). As ideias foram retomadas e aperfeiçoadas em 

trabalhos posteriores: Cf. DRUCKER, Johanna. Graphesis: Visual Forms of Knowledge Production. 

Cambridge, (MA): Harvard University Press, 2014; e DRUCKER, Johanna. Visualization and Interpretation. 

Humanistic Approaches to Display. Boston: The MIT Press, 2020. Um panorama de diferentes metodologias 

digitais aplicadas às Humanidades em TERRAS, Melissa; NYHAN, Julianne; VANHOUTTE, Edward (ed.). 

Defining Digital Humanities: a Reader. Farnham: Ashgate, 2013 



104 

 

dependia, sobretudo, de inquirições morfológicas baseadas em parsers276. Ferramentas como 

parsers morfológicos, sintáticos ou híbridos (exemplificados, por exemplo, no Morpheus, 

do Perseus Project, ou na versão paga da plataforma TLG) possibilitam estruturar a análise 

textual a partir de lematizações. No caso de línguas altamente flexivas, como o grego antigo, 

o parser morfológico é um instrumento decisivo, uma vez que os diferentes tempos verbais, 

em especial o aoristo, frequentemente apresentam raízes supletivas, distintas daquelas 

usadas em outros tempos ou modos. Isso torna ineficaz a busca textual baseada apenas em 

cadeias de caracteres, pois essa abordagem simples não é capaz de capturar as variações 

morfológicas associadas a paradigmas verbais complexos277. 

Os modelos de linguagem generativa, no entanto, operam em outra economia. Eles 

não se restringem à lógica da lematização estrita, pois são capazes (se bem orientados por 

prompts) de reconhecer padrões semânticos e contextuais mesmo quando não há nenhuma 

ocorrência explícita do lemma associado a uma determinada tópica. Assim, termos como 

“sonhei”, “sonharia”, e suas variantes, são facilmente capturáveis por parsers morfológicos 

aplicados a um corpus digitalizado, permitindo classificar tais passagens como direta ou 

indiretamente associadas ao universo onírico (ainda que, evidentemente, essa associação 

demande posterior validação interpretativa). Entretanto, como sabemos, o onírico vai muito 

além do verbo “sonhar” e seus cognatos: 

Eu subia a escada, que estava em um tipo de submarino que continha muitas 

cadeiras de cinema e um armário de mogno. Um precipício se abria a cada vez que 

a garrafa era posta sobre a mesa da cozinha (a cozinha estava em meio às cadeiras) 

e eu não conseguia entender direito o que dizia o alto-falante dentro do armário de 

mogno. Do lado dele, um cachorro abanava a cauda para alguém com a cara de 

um senador conhecido e que tinha o rosto de meu pai quando era muito jovem. 

 
276 Parser (analisador sintático) é um termo técnico oriundo da linguística computacional e da ciência da 

computação, que designa o componente responsável por analisar formalmente uma cadeia de entrada textual 

segundo regras gramaticais predefinidas, estruturando-a segundo categorias morfológicas, sintáticas ou 

semânticas. Um parser examina uma sequência de dados (uma palavra ou frase) para verificar se ela segue as 

regras gramaticais de uma linguagem específica. No contexto da análise de textos antigos em grego, como os 

PGM, o parser morfológico identificará automaticamente o lemma (forma canônica) de uma palavra e atribuirá 

os traços morfológicos (caso, gênero, número, tempo, modo, voz etc.) ao seu estado sintático, permitindo que 

o pesquisador opere consultas precisas sobre o léxico em uso. Em outras palavras, ele identifica a forma 

canônica por trás da forma declinada. Por exemplo: εἶπον τῷ ἀνδρὶ λόγον σαφῆ [Eu disse ao homem uma 

palavra clara]. O parser reconhecerá que εἶπον (é o verbo λέγω no indicativo, ativo, aoristo, 1ª pes., sing); τῷ 

(é o artigo masculino ὁ, no dat, singular); ἀνδρὶ  (é o substantivo masculino ἀνήρ, no dativo singular); λόγον 

(é substantivo masculino λόγος, no acusativo singular); σαφῆ (é o adjetivo masculino σαφής, no acusativo, 

singular). Assim, a frase εἶπον τῷ ἀνδρὶ λόγον σαφῆ é formada pelos lemmata λέγω, ὁ, ἀνήρ, λόγος e σαφής, 

que são as formas canônicas dos termos. 
277 Para o Projeto Perseus/Tufts, ver Crane, G. “The Perseus Digital Library and the future of libraries”. 

International Journal on Digital Libraries, v. 24, p. 117-128, 2023. 



105 

 

Modelos de linguagem generativa são capazes de identificar que um parágrafo como 

este acima, embora não contenha, em nenhum momento, termos diretamente associados ao 

campo lexical de “sonho” (nem de termos que poderiam ser correlativos, como “cama”, 

“noite”, “travesseiro”, “vela” etc.), apresente características estruturais, narrativas e 

semânticas compatíveis com aquilo que, no horizonte cultural compartilhado, reconhecemos 

como um conteúdo onírico. Esse tipo de inferência não se baseia em cadeias lexicais nem na 

simples ocorrência de lemmata, mas na capacidade estatística dos modelos de linguagem de 

detectar configurações sintáticas, estilísticas e semânticas que, probabilisticamente (o termo 

é extremamente importante), correspondem aos atributos de narrativas de sonhos278. Em 

outras palavras, esses modelos de linguagem não operam diretamente com representações 

de mundo, e sim com operações estatísticas sobre cadeias linguísticas.  

Seria inútil me deter mais tempo nessas possibilidades: os usos são ampliados na 

medida da sofisticação dos modelos e da experiência quotidiana com eles – e é importante 

acompanhá-los de perto.  

Assim como visões de mundo, porém, estatísticas também precisam ser 

interpretadas. Esse ponto é importante, pois reside aí basicamente o cerne da ressalva: 

estamos longe – coisa evidente para quem trabalha com esses modelos, mas não para quem 

não possui familiaridade alguma com seu uso –, muito longe, de uma panaceia divina, de 

uma fórmula mágica (com ironia, neste caso) de resolução de problemas e de substituição 

do engenho humano.  

Isso, por si só, não deveria servir de consolo denegatório aos detratores do uso da 

tecnologia no campo das Humanidades – e ainda me lembro da época em que se pensava 

que o computador destruiria o pensamento; que se seguiu à época da máquina de escrever, 

que destruiria o pensamento; a da prensa de tipos móveis, que destruiria o pensamento; a do 

pergaminho, que destruiria o pensamento; a da pintura rupestre, que destruiria o pensamento. 

 
278 Pergunta: “Como vc classificaria esse tipo de texto, Chat?” [segue-se o parágrafo anterior: Eu subia a 

escada, que estava em um tipo de submarino ...]. ChatGPT-4o: “Esse texto apresenta características marcantes 

que permitem uma análise tipológica rica. Aqui vai uma classificação inicial, estruturada em três níveis: nível 

genérico; nível estrutural; nível funcional-cognitivo. 1). Nível genérico. Narrativa onírica (ou relato de sonho). 

Elementos típicos: encadeamento ilógico, justaposição de espaços incongruentes (submarino, precipício, 

cozinha), objetos deslocados (alto-falante dentro do armário de mogno), figuras com identidades misturadas 

(senador com rosto do pai jovem). Forte presença do efeito de estranhamento e da lógica deslocada, típica da 

linguagem dos sonhos. Poderia ser [também] enquadrado em gêneros literários como: Prosa surrealista; 

Narrativa fantástica com viés onírico; Fluxo de consciência (quando aparece como expressão de estados 

mentais desordenados); Prosa poética (pela densidade imagética e simbólica). 2. [...]” (Conversa com 

ChatGPT-4o, 21/06/2025). 



106 

 

Sempre é cedo demais para se fazer previsões e as melhores profecias se constroem depois 

do fato consumado.  

O que podemos já dizer, da experiência traçada desde novembro de 2022, é que o 

entusiasmo acadêmico com as IA em diversas áreas (sobretudo as tecnológicas), 

compartilhado por uma grande parte do mundo corporativo, tem um quê de passo mais longo 

que as pernas e muito de especulação de mercado, de investimentos que precisam se traduzir 

em dividendos líquidos em curto intervalo de tempo – e ações equivocadas envolvendo esses 

modelos, tanto no campo acadêmico quanto no corporativo, podem ser lidas como efeito 

direto de uma aposta cega em automação generalizada e em uma epistemologia tecnocrática 

dos dados, que ignora a gênese cultural, histórica, institucional, dos problemas que seriam 

“facilmente resolvidos” com o uso quixotesco (elonmuskiano seria mais adequado) das IA, 

fantasiosamente aplicadas a todos os territórios da atividade humana279. 

Em nosso domínio (o que consigo entender dele, melhor dizendo), o que a prática 

atual me demonstra é que, se a capacidade de trabalho muda com o uso das IA, o trabalho 

realizado, em si mesmo, continua, para todos os efeitos, lento, penoso, demandando atenção 

e monitoramento dinâmico (sobretudo por conta das cascatas de falhas de alinhamento 

operacional, as famosas “alucinações”, inerentes aos modelos) tanto nos procedimentos de 

macroanálise quanto nos detalhes e imprecisões resultantes do processo280. Como modelos 

estatísticos, produtos de treinos com informações que já existem e tendo como “raciocínio” 

adequações probabilísticas, IA são ótimas quando já sabemos o que desejamos investigar, 

 
279 Um relatório RAND de 2024 mostra que “80% of AI initiatives fail to achieve their intended goals” 

(RYSEFF, James; DE BRUHL, Brandon; NEWBERRY, Sydne. “The Root Causes of Failure for Artificia l 

Intelligence Projects and How they can Succeed”, RAND, v. RRA2680-1, 2024, p. 1). Uma pesquisa qualitativa 

publicada na Newsweek, por sua vez, indica que “replacing humans to cut costs won’t necessarily lead to better 

outcomes”: “Many businesses rush into AI adoption with the primary goal of cutting labor costs, but often this 

leads to a decrease in quality of service or product ou tput.” (SNYDER, Gabriel. “What can AI really do now?”. 

Newsweek, v. 184, n. 21, 04 jul. 2025, p. 26-35, cit. p. 30). Uma visão mais global e positiva, incorporando o 

impacto da psicologização do uso das IA (“Therapy... is the new top use case. There are two other entrants in 

the top 5: ‘Organizing my life’ and ‘Finding purpose.’ These three uses reflect efforts toward self -actualization, 

marking a shift from technical to more emotive applications over the past year [2024]”), em ZAO-SANDERS, 

Marc. “How People Are Really Using Gen AI in 2025”. Harvard Business Review, 09 April 2025. Disponível 

em: https://hbr.org/2025/04/how-people-are-really-using-gen-ai-in-2025. Acesso em: 29 jun. 2025. 
280 Há diversos tipos de alucinações e desvios nos diferentes modelos de IA, e não existem ainda estudos 

acadêmicos de fôlego publicados a respeito, excetuando-se o universo de relatórios das próprias big techs em 

relação a seus próprios modelos. Um estudo da Anthropic sobre alignement faking (quando as IA fingem adotar 

novos princípios introduzidos durante uma atualização de treinamento, mas, na verdade, mantêm as 

preferências anteriores adotadas em seu treinamento original) em seu modelo IA Claude 3 Opus serve como 

exemplo e alerta. Cf. GREENBLATT, Ryan et al. “Alignment faking in large language models”. arXiv, n. 

2412.14093(v2). 20/12/2024. Disponível em: https://doi.org/10.48550/arXiv.2412.14093. Acesso em: 26 jun. 

2025. 



107 

 

para onde queremos ir, e quando temos uma boa ideia dos meios para chegarmos lá – o que 

pode soar ridículo, no final das contas. 

Dado o contexto temático e o escopo acadêmico, que é o que está em questão aqui, 

inquiri a própria IA (ChatGPT-4o e Gemini 2.5 Flash, neste caso) sobre suas capacidades, 

limites e incapacidades técnicas. E, sinteticamente, elas me listaram o seguinte a respeito de 

suas competências: 

I. Competências fortes (confiável apenas sob estrita  supervisão crítica): 

1. Extração e organização de dados textuais 

• Indexação de termos (processamento literal) em grandes corpora; 

• Criação de tabelas lexicais, listas de ocorrências, coocorrência temática;  

• Alinhamento paralelo de textos (original e tradução), o que é útil para estudos 

de tradução ou linguística comparada; 

• Separação de variantes e reconstrução de versões de um mesmo trecho 

(quando fornecidas as fontes). 

2. Tradução assistida com controle filológico 

• Traduções literais e com transparência gramatical a partir de textos em grego, 

latim, francês antigo etc., desde que o original seja fornecido com clareza e o 

grau de sutileza e as nuances culturais implícitas sejam reduzidos;  

• Comparação entre traduções já existentes, identificação de incongruências;  

• Apoio à construção de glosas, notas e comentários filológicos, ainda que a 

profundidade e a precisão dos comentários filológicos dependam criticamente 

do conhecimento do usuário. 

3. Racionalização de procedimentos de escrita acadêmica  

• Estruturação de esquemas argumentativos, organizar ideias, propor estruturas 

lógicas para argumentos e criar rascunhos de planos; 

• Análise de coerência interna em capítulos ou seções, identificar 

inconsistências lógicas, lacunas ou repetições nos textos, ajudando a melhorar 

a fluidez e a coesão; 

• Modelagem de planos de curso, projetos de pesquisa ou justificativas formais; 

• Sugestão de critérios de progressão argumentativa (como em frameworks e 

em modelos como TEAC, PEEL, DDRF, aplicados à redação científica);  

4. Assistência em linguística computacional e análise textual 

• Criação de estruturas XML/TEI; 

• Apoio à marcação de feitiços, fórmulas, estruturas narrativas;  

• Exportação de padrões de ocorrência para análise estatística (com auxílio da 

ferramenta de Python, quando necessário). 

Em relação aos limites: 

II. Limites estruturais (funções que exigem vigilância metodológica): 

1. Busca de fontes primárias 

• A IA não consegue acessar bases como JSTOR, Gallica, ou arquivos digitais 

específicos sem uploads manuais ou links (ainda assim, apenas com links 

diretos, sem programas anexos em JAVA, por exemplo, para acessar o 

conteúdo); 

• O acesso à internet, quando ativado, opera apenas por meio de busca e 

abertura de sites em tempo real, sem conexão a bases pagas ou de acesso 

restrito (a IA não conseguiria usar nosso login e senha e realizar ela mesma a 

inquirição da base de dados). Há, portanto, uma má compreensão quando se 

pensa que, caso a IA não tenha a informação em seu treinamento, vai poder 

cobrir a  insuficiência com um acesso simples à internet: esse acesso é similar 



108 

 

ao nosso (Wikipedia, blogs, sites institucionais ou genéricos de acesso livre), 

o que compromete a confiabilidade e a qualidade das respostas. 

2. Verificação factual absoluta  

• Erros de citação se não forem fornecidos os textos originais ou se o pedido 

depender de memória textual não segura (não se pode confiar apenas nos 

documentos utilizados no “treinamento”) 

• Leitura inferencial de arquivos com markup inconsistente, truncado ou mal 

OCRizado: p.ex., arquivos XML onde se exige reconstrução do contexto a 

partir de páginas OCR parcialmente legíveis 

• Reconstrução filológica a partir de forma truncada/abreviada com múltiplas 

possibilidades sem guia léxico claro: p. ex., identificar ὄψις num texto em que 

aparece apenas "ὀπ" com marcas corruptas ou glosas intercaladas 

• Citações devem ser sempre conferidas pelo usuário em edições críticas 

confiáveis. 

3. Geração de conteúdo inédito como se fosse de autor humano 

• IA não produzem interpretações autorais no sentido acadêmico formal;  

• Toda proposição analítica deve ser submetida a julgamento crítico humano e, 

se for usada, devidamente reformulada com autoria explícita. 

Em relação às incapacidades técnicas concretas: 

III. Uso equivocado (onde a atuação pode comprometer gravemente a pesquisa):  

1. Substituição de leitura primária  

• IA não funcionam para “resumir um autor que você não leu”. Uma IA pode 

parafrasear e condensar textos, mas isso não substitui a  leitura crítica e 

interpretativa que um pesquisador humano faz. Um resumo de IA, muito bem 

realizado na aparência, será sempre uma destilação do que está no texto e não 

da sua compreensão aprofundada ou da sua capacidade de identificar nuances 

e intertextualidades que exigem uma leitura ativa e inteligente;  

• Simular “leitura crítica” em seu sentido hermenêutico ou interpretativo. Uma 

IA não realiza análise hermenêuticas, não infere nada do contexto. O que 

podemos entender como “inferências”, na verdade, são operações baseadas 

em correlações estatísticas e padrões linguísticos, não em compreensão 

contextual, cultural, histórica ou filosófica profunda. 

• Inferir conceitos ou situações que não estejam lexicalmente explicitadas. IA 

são operadores estatísticos baseados em linguagem explícita. Inferências 

complexas que dependem de subtextos, ironia, sarcasmo, ou conhecimento 

tácito, são extremamente difíceis (ou impossíveis) para sua performance 

concreta. 

• IA simplificam textos, mas isso significa, na maioria das vezes, apagar 

estruturas conceituais importantes ou provocar imprecisões e, 

potencialmente, produzir resultados contrários ao defendido nos textos 

originais: uma vez que os modelos, é sempre bom acentuar, não conseguem 

capturar aspectos retóricos compreendidos por humanos, como ironias, 

piadas, contradições conscientes etc., é fácil distorcer o significado origina l 

se tais elementos estiverem presentes. 

2. Criação automática de bibliografia exata não fornecida (ponto frequentemente 

mal-entendido) 

• IA podem inventar referências totalmente verossímeis, mas sem qualquer 

base material; 

• O único uso relativamente confiável de bibliografias, ao menos na minha 

experiência, aconteceu a partir de dados previamente fornecidos ou de bases 

de dados controladas. 

3. Estilo de escrita adaptado ao “público médio”  

• O maior problema da geração independente dos textos pelas IA são os vieses: 

as IA suavizam argumentos, incluem linguagem emocional, adaptam textos, 

argumentos, posições para facilitar legibilidade, acompanhar o pensamento 



109 

 

majoritário etc., o que compromete sua seriedade em contextos acadêmicos e 

especializados. Das conversas que tive com o ChatGPT-4o, ficou claro que o 

modelo tem resistência a adaptar seu estilo de escrita ao meu modo 

acadêmico. Pior, ele literalmente apontou que essa tendência é explícita: 

“Muitos usuários elogiam saídas ‘bonitas’ e bem formuladas mesmo que não 

sejam rigorosamente factuais. Isso fez com que, em muitos casos, o modelo 

priorize a fluência sobre a precisão.” 

Essa dinâmica de capacidades e limitações vem sendo estudada, claro, em diversas 

áreas e sugiro, de uma bibliografia já bastante extensa, três artigos (um escrito sob impacto 

do ChatGPT-3.5, os outros publicados em 2025)281. Neles, o quadro apresentado para as IA 

é o seguinte: 

 Buriak et al. (2023) De Angelis (2025) Calderón-Oliver (2025) 

Falta de 

profundidade 

Superficial, sem 

insights 

Texto estiloso, mas 

raso 

Informações genéricas 

precisam ser contrastadas 

Invenção de fontes 
Sim, inclui falsas 

referências 

Sim, limitações 

informativas graves 

Sim, problemas graves e 

exige verificação posterior 

Carência de 

criatividade 

Não gera descobertas 

disruptivas 

Não antecipa conexões 

originais 

Serve mais como esboço que 

como análise 

Risco de uso acrítico 
Pode atrofiar a 

formação científica  

Produz pseudo-

literatura sem base 

empírica  

Utilidade maior com 

orientação clara do 

especialista  

 

Com tudo isso em mente, no contexto da Antiguidade e da Antiguidade Tardia, e a 

partir das análises das fontes que realizei para este terceiro capítulo: 

a. as IA foram boas para criar amplitude de investigação (compondo o campo 

das atividades colaborativas, de discussão em aberto, sugestões de 

procedimento e onde, claro, se pode ser denso e delirante, pois não está em 

jogo um conjunto coerente de resultados concretos282); e naquilo em que 

padrões estatísticos podem ser estabelecidos a partir de dados bem 

delimitados. Em geral, é este o uso das IA que eu defenderia aqui;  

b. as IA foram péssimas em tudo o que concerne à “abdução” (no sentido de 

Charles Sanders Peirce): incapazes de gerar respostas sofisticadas, sobretudo 

 
281 BURIAK, Jillian M. et al. “Best practices for using AI when writing scientific manuscripts: caution, care, 

and consideration: creative science depends on it”. ACS Nano, v. 17, n. 5, p. 4091-4093, 2023. Disponível em: 

https://pubs.acs.org/doi/10.1021/acsnano.3c01544. Acesso em: 14 jul. 2025; CALDERÓN-OLIVER, Mariel. 

ChatGPT as a support and search tool for research-based learning. In: Institute for the Future of Education 

Conference (IFE), 2025. IEEE, 2025. Disponível em: https://ieeexplore.ieee.org/document/11025058. Acesso 

em: 14 jul. 2025; DE ANGELIS, Filippo. “Shall we give up writing scientific papers to AI?”. ACS Energy 

Letters, v. 10, p. 2160-2161, 2025. Disponível em: https://pubs.acs.org/doi/10.1021/acsenergylett.5c00928. 

Acesso em: 14 jul. 2025. 
282 Se um conjunto de diretivas (prompts) é fornecido à IA para gerar um procedimento automatizado (como 

um parser local para criar uma nuvem de palavras a partir do corpus selecionado de PGM e que tentei 

operacionalizar via ChatGPT), o erro é facilmente detectável: o programa resultante não funcionará conforme 

o esperado. No entanto, em análises onde as cadeias lógicas se entrelaçam com criatividade e tomadas de 

decisão subjetivas, o erro torna-se mais difícil de identificar, já  que o resultado não é um produto claramente 

mensurável. 



110 

 

no caso de decisões individuais criativas, cuja matriz não é necessariamente 

lógica ou baseada exclusivamente em premissas.  

No contexto desta pesquisa, deixadas à sua própria sorte, sem controle humano, 

moderadas com prompts rasos e ao mesmo tempo ambiciosos demais (“faça isso ou aquilo, 

trabalhe de graça para mim, enquanto cruzo os braços”), as IA raramente entregaram 

resultados que vão além do nível de um estudante de ensino médio de qualidade regular – o 

que é muito para quem nasceu em uma época analógica, como eu, mas muito pouco para 

quem busca resultado de pesquisa que vá além de platitudes.  

Seja como for, trata-se de um campo vasto, complexo e em pleno desenvolvimento, 

não sendo o objetivo analisá-lo aqui. Apenas aponto o que mudou em termos instrumentais 

e operacionais em relação à pesquisa feita, anteriormente, nos dois primeiros capítulos,  

escritos no padrão filológico e erudito convencional – uma vez que a nova imbricação 

desenvolvida aqui promove, de fato, uma mudança qualitativa no estatuto mais imediato (e 

autoral) do texto283.  

Esta breve introdução serve, portanto, para sintetizar questões colocadas por 

professores e alunos na minha experiência docente na graduação e na pós-graduação em 

Filosofia na UFF. Por conta disso, na medida do possível, indicarei os passos e as 

consequências da integração de tudo isso, que podemos chamar de “simbiose suburbano-

máquina”, no meu trabalho284. 

 
283 O que ChatGPT-4o denominou de “esquizofrenia pragmática funcional”. Na pesquisa elaborada com IA 

generativas, não se trata apenas de uma simulação escrita com um assistente idôneo; a interação, como ele 

mesmo diz, “reconfigura o regime ontológico da linguagem e da cognição” e, neste caso, “a origem dos 

enunciados não é mais localizável; a  propriedade dos pensamentos se torna indistinta; o campo da consciência 

de pensamento se dilata para incluir o não-eu maquínico como parte operativa do eu discursivo” (Conversa 

com ChatGPT-4o, 21/06/2025). Friedrich Kittler, no longínquo ano de 1986, já  sustentava que os regimes 

técnicos de inscrição (gramofone, filme, máquina de escrever) não apenas armazenavam e transmitiam 

informação, mas reconfiguravam ontologicamente o próprio conceito de texto, de sujeito e de cultura (sua 

discussão com a máquina de escrever era particularmente pertinente para entender como a automação dos 

processos linguísticos já dissolvia a subjetividade do escritor na máquina, ainda totalmente mec ânica). Trata-

se de uma referência ainda “analógica” para discutir como o trânsito do texto para dados (datafication, se 

quiserem) não é apenas uma mudança de suporte, mas uma transformação epistemológica e material do próprio 

objeto de estudo. Cf. KITTLER, Friedrich. Gramophone, Film, Typewriter (original alemão Grammophon, 

Film, Schreibmaschine, 1986). Stanford: Stanford University Press, 1999. Mais próximo do nosso universo 

acadêmico, Roger Chartier, em sinergia com outros historiadores do livro como Don McKenzie (“forms [de 

publicação] affect meaning”), Peter Stallybrass e outros, já  defendia que mudan ças de suporte nunca são 

anódinas, uma vez que “le processus de publication, quelle que soit sa modalité, ne sépare jamais la matérialité 

du texte de la textualité du livre” (RABOT, Cécile. “De l’imprimé au numérique : une révolution de l’ordre 

des discours. Entretien avec Roger Chartier”. Biens Symboliques, v. 7, 2020, p. 4). 
284 Pode parecer provocativo, e é, mas me definir antes como “suburbano” que como “homem” implica em 

dizer, fundamentalmente, que o uso da IA na construção das análises e da escrita deste capítulo é diretamente 

proporcional à minha consciência de que, mesmo no mundo dos dados, permaneço alijado das grandes 

competências ou subjugado aos modos de produção de saber. Nas IA, conceitos e categorias de análise ligadas 

 



111 

 

4.2 Estado da questão onírica nas obras doutas antigas e os pontos de vista adotados 

em relação a elas 

 

Estabelecido os pontos essenciais dessa mudança de perspectiva, a tese exige, como 

seria natural, certa continuidade de tarefas. O capítulo 1, sendo a valorização do sonho como 

informação e como commodity (tal como tentei destacar nas situações oníricas da Ilíada), e, 

o capítulo 2, uma proposta de formalização do discurso votivo nas estelas de cunho 

incubatório, agora, no capítulo 3, em vez de propriamente tentar decifrar o conteúdo 

“mágico” dos PGM, minha ideia foi, em sinergia com as propostas anteriores, manter o tema 

onírico, por um lado, e, por outro lado, seguir na condução de um tratamento mais formal e 

operacional dos textos.  

A ideia, na verdade, nunca foi exatamente observar, nos PGM, o onírico em geral, 

mas, através das fórmulas presentes na coleção, analisar uma forma particular de relação dos 

praticantes desses procedimentos com os sonhos: neste caso, por meio de encantamentos que 

permitiriam seu controle: o oneiraiteton (dispositivo para se receber um sonho) e o 

oneirompompos (através do qual se envia um sonho, um meio de implantar a narrativa 

onírica na psique de outrem)285. 

Diferentemente do que ocorre nos processos e discursos onirocríticos – como na 

Onirocrítica de Artemidoro (II d.C.), na qual a atividade onírica é entendida como uma fonte 

 
a certas tradições (como o liberalismo político, o estruturalismo francês ou a linguística chomskyana) aparecem 

com mais naturalidade do que suas críticas marginais ou alternativas (como o comunitarismo africano, saberes 

ameríndios ou linguísticas decoloniais); intervenções humanas em seu treinamento, o chamado RLHF 

(Reinforcement Learning from Human Feedback), implica que humanos (trabalhando para grandes 

corporações bilionárias) corrigem e ajustam o comportamento dos modelos de linguagem para que estes sejam 

úteis, polidos, educados, evitem linguagem ofensiva, preconceituosa ou perigosa, não tomem partido 

ideológico explícito (exceto em contextos éticos de ampla aceitabilidade, como no caso dos direitos humanos), 

priorizem sensação de segurança e confiabilidade do usuário etc. Quer dizer, no final das contas, avaliadores 

humanos ranqueiam as respostas (da melhor à pior) de modo a que os modelos de linguagem, estatisticamente, 

estabeleçam seus padrões e suas escolhas. O resultado é um modelo treinado a se comportar de modo 

insuspeito, moderado e “consensual”, mesmo que isso implique reproduzir invisivelmente hierarquias 

epistêmicas já estabelecidas. Há movimentos de descentralização, com modelos opensource (como Mistral, 

Gemma, LLaMA, BLOOM, DeepSeek), ou usuários avançados que conseguem rodar modelos locais (via 

Ollama, LM Studio) e ajustá -los para nichos específicos (epistemologias marginais; linguagens indígenas, que 

ainda dependem de tokens em inglês para serem processadas; etc.). Mas isso não parece invalidar a ideia geral: 

não há tecnologias libertadoras. Seja porque as hierarquias epistemológicas se escamoteiam, seja porque não 

controlamos os datacenters nem as infraestruturas, seja porque a capacidade dos usuários comuns de afetar o 

funcionamento real dos modelos é próxima de zero, permaneço, diante dos avanços computacionais 

disponíveis, tão à margem quanto antes. 
285 A definição mais técnica e elaborada está na seção 4.3 abaixo. Por enquanto, é suficiente distinguir os polos 

de operação dos dois dispositivos e entender, a  partir deles, o caráter operacional dos sonhos no contexto das 

fórmulas: objetos que podem ser manipulados e não se resumem ao circuito interno da psique, apesar da psique 

ser sua esfera de ação. 



112 

 

anímica privilegiada de acesso ao futuro, disponível mesmo ao mais insosso dos mortais, ou, 

tal como se deduz na economia oracular, produtos estáticos (ou brutos, por assim dizer) das 

benesses dos deuses aos humanos –, no universo dos PGM,  os sonhos são dispositivos que 

podem ser criados e manipulados por aqueles que dominam certos conhecimentos.  

De fato, essa dimensão escapa tanto ao modelo onirocrítico de Artemidoro quanto às 

discussões doutas, filosóficas, médicas, que pouco nos esclarecem a respeito da lógica de 

ação da qual dependem os textos estudados aqui. Se seguíssemos à risca a definição proposta 

por Artemidoro, de que o sonho é “um movimento ou composição multiforme da alma 

(κίνησις ἢ πλάσις ψυχῆς πολυσχήμων) significativa dos eventos futuros, bons ou ruins” 

(Onirocrítica, I, 2), retiraríamos dos exemplos em papiro a propriedade capital de serem eles 

dispositivos que também atuam fora da psique – ou ao menos podem ser transferidas de uma 

psique a outra286.  

A partir da definição dada por ele, sua Onirocrítica é uma tábua de decifração: 

correspondências biunívocas mecânicas entre um sonho e um desfecho, pensadas de modo 

geral, para todo e qualquer sonhador. Esse modelo está em sinergia com todas as 

onirocríticas em grego que chegaram até nós, podendo essa ser considerada a forma 

normativa desses manuais – ainda que o livro de Artemidoro seja bem mais sofisticado neste 

sentido, pois, entre outras coisas, difrata a interpretação dos sonhos segundo as condições 

sociais dos sonhadores. Esse modelo biunívoco das tábuas de decifração oníricas helenizadas 

que, em princípio, nos interessariam mais particularmente, não foi inventado por Artemidoro 

nem por seus antecessores imediatos; ao menos no “território egípcio”, que é o dos PGM, 

ele foi antecedido por sistematizações semelhantes datadas de mais de um milênio antes das 

primeiras composições greco-romanas conhecidas287. Seja como for, os textos oníricos em 

papiro que fazem parte do nosso corpus não parecem, em princípio, ter qualquer relação com 

 
286 Artemidoro, Sobre a Interpretação dos Sonhos. Trad. Eliana Aguiar. Rio de Janeiro: Zahar, 2009. Essa 

tradução foi feita não do grego, mas a partir da versão francesa, preparada por André-Jean Festugière em 1975. 

Segundo Artemidoro, as três categorias de sonhos de origem divina são: o sonho μεριμνημάτικος (resultante 

de uma preocupação), o sonho αἰτηματικός (oriundo de um pedido direto aos deuses) e o sonho θεόπεμπτος 

(sem resultar de pedido ou de preocupação, simplesmente enviado pelos deuses de modo inesperado a qualquer 

um, sem distinção de estamento ou condição social) (Cf. Sobre a Interpretação dos Sonhos, I, 6, p. 31). 
287 Um livro de sonho aparece no Papiro III da coletânea de papiros de Chester Beatty, material em hierático 

datado da XIIa Dinastia (~ 2000 a.C. – 1790 a.C.). Entre os textos temos esses exemplos: (6,14) “ver [em sonho] 

uma florada abundante = bom; significa prosperidade”; (…) (8,2) “navegar [em sonho] rio abaixo = ruim, 

significa uma vida de amargura” etc. Para os textos, ver GONZÁLEZ CRUZ, Iván (ed.). Escenología del 

Libro de los Sueños (Papiro Chester Beatty III). Sevilla: Editorial Aula Magna (McGraw Hill), 2022. Para uma 

análise de conjunto, ver SZPAKOWSKA, Kasia. “Dream Interpretation in the Ramesside Age”. In: COLLIER, 

Mark; SNAPE, Steven (ed.). Ramesside Studies in Honour of K. A. Kitchen . Bolton: Rutherford Press, 2011, 

p. 509-517. 



113 

 

esse universo: as onirocríticas que conhecemos, doutas ou não, sobreviveram apenas em 

manuscritos bizantinos tardios (são “livros”, portanto)288; e o único testemunho onirocrítico 

em papiro que se conhece nesse mesmo formato biunívoco é o minúsculo fragmento P.Oxy. 

XXXI, 2607289. 

É difícil afirmar de modo peremptório, mas a onirocrítica, stricto sensu, parece ser 

uma episteme com sua lógica interpretativa própria, que não reflete necessariamente os 

interesses dos praticantes inferidos nos PGM: estes escapam dessa arquitetura procedimental 

biunívoca categórica, uma vez que essa arquitetura de interpretação não é o objetivo em si 

das fórmulas, sendo utilizada em meio a outros dispositivos. Dito de outro modo, embora 

PGM façam, eventualmente, recurso (semântico e estrutural) a procedimentos onirocríticos, 

eles mesmos não se constituem como onirocríticas. 

Do ponto de vista da medicina, ou ao menos do ponto de vista das práticas ligadas à 

medicina, o onírico foi associado às formas terapêuticas em torno das tradições dos templos 

de Asclépio (na conhecida prática da incubação e que trabalhei no capítulo 2 da tese290). De 

um ponto de vista menos ritualístico, podemos apontar como exemplo o capítulo VII do 

tratado hipocrático Da Dieta, que considera a positividade real das práticas oraculares 

oníricas, mas restringe sua correta interpretação (ao menos no que concerne à profilaxia e à 

terapêutica) ao conhecedor da medicina291. Galeno, por sua vez, quando explica o sentido 

profundo do sonho, não fala do futuro, mas apenas das disposições humorais operando no 

 
288 Cf. MAVROUDI (2002) e OBERHELMAN (2008). 
289 Contendo a estrutura biunívoca: “(...) Se ele/ela urina [προσουρῇ] diante de uma estátua: ele/ela vai 

negligenciar seus próprios negócios. (...)”. Uma imagem do documento em Oxford Papyrology (2022). P.Oxy. 

XXXI 2607. Oneirocriticon. University of Oxford. Disponível em 

https://doi.org/10.25446/oxford.21165352.v1. Acesso em: 22 jul. 2025. Para uma análise, ver PRADA, Luigi. 

“P. Oxy. XXXI 2607 re-edited: A Greek oneirocriticon from Roman Egypt”. In: DERDA, T.; AJTAR, A.;  

URBANIK, J. (ed.). The Journal of Juristic Papyrology. Supplement XXVIII. Proceedings of the 27th 

International Congress of Papyrology, Warsaw, 29 July-3 August 2013, p. 623-646. 
290 Ver também RENBERG, Gil. Where Dreams May Come. Incubation Sanctuaries in the Greco-Roman 

World. Leiden: Brill, 2017. Para uma antologia de textos, ver EDELSTEIN, Emma; EDELSTEIN, Ludwig 

(eds.). Asclepius. A Collection and Interpretation of the Testimonies . 2 Vols. Baltimore: John Hopkins 

University Press, 1945. 
291 “‘Todas as coisas que em sonhos são divinas e prenunciam, ou às cidades ou aos particulares, ou males ou 

bens, há quem, tendo τέχνη, as discirna’ (Da Dieta, 87). O que o autor [do Da Dieta] deixa claro aqui é que 

esse tipo de sonho pertence a um outro fazer, a  uma outra τέχνη, que possui um saber próprio e quem o maneje. 

Entretanto, ao assumir a interpretação de sonhos como τέχνη, ele mesmo legitima o seu εὕρημα e cria um 

espaço dentro dessa mesma τέχνη que só pode ser ocupado por quem possui o conhecimento preciso da 

medicina. Porém, de acordo com o autor, esses mesmos τεχνίται são capazes de discernir ὁκόσα δὲ ἡ ψυχὴ τοῦ 

σώματος παθήματα προσημαίνει, πλησμονῆς ἢ κενώσιος ὑπερβολὴν τῶν ξυμφύτων, ἢ μεταβολὴν τῶν ἀηθέων  

(todas as coisas [nos sonhos] em que a alma prenuncia afecções do corpo, excesso de repleção ou de 

esvaziamento do que é inato, ou mudança do que é inabitual)” (ALSINA, Julieta. “A interpretação dos sonhos 

no Corpus hippocraticum: o Da dieta IV”. Codex – Revista de Estudos Clássicos, v. 4, n. 2, pp. 21-52, 2016, 

cit. p. 22-23). 



114 

 

presente do corpo humano, em um tom que poderíamos denominar, guardadas as 

proporções, de plenamente “naturalista”: 

A visão durante o sono [ἐνύπνιον], em minha opinião, indica uma disposição do 

corpo [διάθεσιν τοῦ σώματος]. Alguém que sonha com um incêndio é atormentado 

pela bile amarela [ξανθῆς χολῆς], mas se sonha com fumaça, névoa ou escuridão 

profunda, é pela bile negra [μελαίνης χολῆς]. Tempestades indicam que há 

abundância de umidade fria [ψυχρὰν ὑγρότητα]; neve, gelo e granizo, por sua vez, 

indicam fleuma fria [φλέγμα ψυχρόν]292. 

Deste modo, o sonho indica apenas de que modo os humores “falam” ao indivíduo 

que sonha, e seu sentido não extravasa para as circunstâncias de sua vida social, econômica 

ou política293. 

Nos Parva Naturalia, Aristóteles enquadra a discussão filosófica do sonho em uma 

discussão sobre a alma, ou mais precisamente à “parte da alma” a qual ele pertence, tentando 

compreender “se [o sonho] é produto do entendimento ou da sensibilidade”294. Mas o texto 

critica a ideia de sonho θεόπεμπτος (enviado pelos deuses a qualquer indivíduo, de modo 

inesperado e indistinto, e que é a razão de ser das onirocríticas):  não exatamente porque a 

ideia em si seria absurda, e sim porque “não é razoável que deus envie inspiração não aos 

homens mais sábios, mas a qualquer um”295.  

Por essa razão, desisti de tentar conjugar, na discussão, tratados filosóficos anteriores 

ou contemporâneos às fontes tratadas aqui. Por um lado, em geral, a “magia” (o termo é vago 

e polissêmico, evidentemente, e há um amplo vocabulário para designar seus praticantes, 

 
292 Essa estrutura é válida, evidentemente, apenas se se tratar de um corpo saudável, pois qualquer desequilíbrio 

nosológico (como o texto dirá  depois) afetará essa disposição humoral natural. Cf. Galeno. Sobre o Diagnóstico 

em Sonhos (Περί τῆς ἐξ ἐνυπνίων διαγνώσεως), Kuhn, Vol. 6, p. 831-835. 
293 Curiosamente, Galeno parece entender a conexão entre sonho (ἐνύπνιον) e humores de modo similar ao 

famoso exemplo de Artemidoro no prefácio do livro I da Onirocrítica, o do sonhador que sonha com água 

porque vai dormir com sede, o apaixonado que sonha com o objeto amado, o faminto que sonha com comida: 

tipos de “sonho simples” (enhypnion) que não têm lugar na onirocrítica, uma vez que esta se ocupa apenas do 

“sonho onírico” (oneiros), sendo este a única categoria de sonho (profético) em questão na obra (cf. 

Artemidoro, Sobre a Interpretação dos Sonhos, p. 21). Em Galeno, no entanto, há 24 ocorrências de oneiros e 

variantes, e, em nenhuma delas, ao contrário do que acontece em Artemidoro, esse termo possui qualquer 

potencialidade profética. 
294 De Insomniis, 458 a (Aristote. De Insomniis In: MUGNIER, René (ed.). Petits Traités d’Histoire naturelle. 

Paris: Les Belles Lettres, 1953, pp. 77-87). 
295 De divinatione per somnum, 462 b (Aristote. De divinatione per somnum. In: MUGNIER, René (ed.). Petits 

Traités d’Histoire naturelle. Paris : Les Belles Lettres, 1953, p. 88-93). Galeno tem um argumento semelhante 

em relação aos que trataram do tema da magia: “Se fossem reis entre os homens, condenados à morte, que 

tivessem experimentado tais práticas [farmacopeias mágicas], não teria sido nada demais. Mas que simples 

cidadãos, que jamais tiveram tal poder em toda a vida, tenham decidido escrever sobre elas, isso mostra uma 

de duas coisas: ou escrevem sobre o que não sabem, sem nunca terem tentado, ou, se tentaram, são os mais 

ímpios de todos os homens, por terem dado a provar remédios mortais àqueles que nunca lhes fizeram mal 

algum, e por vezes até a homens bons e virtuosos” (Galeno, De simplicium medicamentorum, Kuhn, Vol. 12, 

p. 252). 



115 

 

magoi, goetes, agyrtai etc.) é considerada, pelos filósofos e doutos da Antiguidade, uma 

atividade derrisória, e suas práticas intrinsecamente associadas ao que poderíamos 

denominar como charlatanismo296. Por outro lado, uma vez que os textos dos médicos e dos 

filósofos dessas diferentes épocas, quando se trata do onírico, debruçam-se principalmente 

sobre as propriedades da alma durante o sono, eles nada têm a ver com seres preternaturais 

sendo obrigados a enviar sonhos de um indivíduo a outro através dos poderes maléficos de 

certas palavras mágicas. 

Teologicamente, por sua vez, tanto nos escritos bíblicos quanto posteriormente nos 

intérpretes patrísticos, os sonhos são valorizados de modo bastante complexo, pois uma 

quantidade considerável de narrativas veterotestamentárias alimentou o valor positivo dos 

sonhos nas tradições letradas judaicas (fonte da suposta comunicação com o divino, ao 

menos para as castas dominantes ou para a compreensão que se deveria ter delas297) e 

continuaram a se valorizar na Patrística, ainda que sempre validadas na letra da diegese e da 

exegese escriturísticas. Uma teoria onírica aparece de modo substancial no De anima, de 

Tertuliano, por exemplo298. 

Embora Tertuliano tenha sugerido a possibilidade de o sonho ser incutido pelos 

demônios, nem ele, nem Agostinho, ou qualquer outro Padre grego ou latino discutiu de 

 
296 “Les philosophes et les médecins apparaissent donc comme les adversaires des mages ; dans ce débat, magos 

est devenu um terme polemique de dénigrement” (GRAF, Fritz. La magie dans l’Antiquité. Paris: Les Belles 

Lettres, 1999, p. 44). A terminologia grega da época clássica para as artes mágicas se concentra em torno das 

práticas concretas (as τέχναι que pressupõem o controle de determinados objetos, farmacopeias e 

procedimentos) e dos personagens, muitas vezes profissionais, que dominam essas práticas. Os principais 

termos gregos giram em torno de μάγος, γόης, φάρμακος, θέλγειν, ἀγύρτης, ἐπῳδός, κατάδεσμος, ψυχαγωγός, 

βασκαίνω, τέλεσμα, φυλακτήριον, φθόνος, διαβολή, ἀγωγή, περίεργος, quase sempre pejorativos quando 

usados pelas fontes doutas. De fato, a  lista de detratores da magia é extensa entre os autores clássicos e pós-

clássicos, do Agamêmnon, da Ilíada, a  Plínio o Velho, e é conhecida a crítica de Platão, nas Leis, a  respeito 

dos “ilusionistas”: “(...) Quantos, de forma bestial, além de não acreditarem que os deuses existem, ou que eles 

são negligentes, ou que podem ser aplacados, e desprezando os homens, encantam [ψυχαγωγῶσι] muitos dos 

vivos, e afirmam encantar [ψυχαγωγεῖν] os mortos, e prometendo persuadir os deuses 

[θεοὺς ὑπισχνούμενοι πείθειν], como se, por sacrifícios, preces e encantamentos [ἐπῳδαῖς]  os iludissem  

[γοητεύοντες], tentam destruir completamente, por dinheiro, tanto pessoas comuns quanto famílias inteiras e 

cidades. Aquele que for condenado por isso, o tribunal deverá ordenar, de acordo com a lei, que ele seja preso 

na prisão do interior, e que nenhum homem livre jamais se aproxime deles (...)” (Platão, Leis, 909 a). 
297 Cf. o sonho de Jacó (Gênesis, 28:10-22). Cf. HOUTMAN, Cornelis. “What Did Jacob See in His Dream at 

Bethel?: Some Remarks on Genesis XXVIII 10-22”. Vetus Testamentum, v. 27, n. Fasc. 3, p. 337-351, 1977. 
298 O material se encontra nos capítulos XLII e ss. No capítulo XLVI, Tertuliano chega à conclusão que há 

quatro tipos de sonho: os que são incutidos pelos demônios [a daemoniis plurimum incuti somnia], “sedutores 

e enganosos (...) vãos, frustratórios, confusos, zombeteiros e impuros”; enviados por Deus, no caso dos sonhos 

“honestos, santos, proféticos, reveladores, edificantes, vocacionais”; e aqueles sonhos em que “a alma parece 

produzi-los por si mesma, a partir da concentração nas circunstâncias [anima uidetur inducere ex intentione 

circumstantiarum]”; e, por fim, “aqueles sonhos que não parecem provir nem de Deus, nem do demônio, nem 

da alma, que se dão fora da expectativa, da interpretação e da capacidade de explicação, e que devem ser 

atribuídos diretamente ao êxtase e à sua razão própria” (Tertullianus, De Anima. WASZINK, J. H. (ed.). 

Leiden: Brill, 1947 (reprint 2010), p. 65-66). 



116 

 

forma concreta, quer dizer, analisando seus pressupostos e as conjunturas materiais de sua 

produção, o material “mágico” que me refiro aqui (no qual se cruzam politeísmos sincréticos, 

e recurso, direto e perigosamente não escriturístico e não eclesiástico, a essas divindades 

polimorfas)299. Entre os cristãos, consideradas como reminiscências das práticas “pagãs”, e 

independente de seu lugar possível no rol das epistemes, as fórmulas oraculares e seus 

intérpretes foram simples e explicitamente condenadas durante diversos concílios regionais 

(embora não necessariamente nos concílios ecumênicos)300. 

O resumo é breve, mas suficiente. Pelo que se depreende das fontes analisadas aqui, 

quer dizer, pela amostragem conceitual que pode ser extraída de modo indutivo das fórmulas 

em papiro, uma investigação mesmo superficial já nos levaria a tentar entender os sonhos 

dos PGM fora das categorias médicas, filosóficas e teológicas. Por isso, eu as deixei de lado.  

Outro aspecto da questão, que poderia surgir imediatamente após essa negativa, é 

deontológico: enquanto uma tese teórica em História da Filosofia, essa mesma investigação, 

interdisciplinar e compreensiva (no sentido weberiano do termo), precisaria conduzir, 

imagino, a uma formulação teórica integrada, onde considerações populares (ou, ao menos, 

não doutas) e doutas sobre os sonhos formassem um conjunto-universo autorreferente e que 

se explicassem umas às outras. No entanto, também não fiz nada disso. 

  A razão é relativamente simples. Eu não tenho nenhuma hipótese. Em relação ao que 

significa a “cultura” que produziu esses textos, eu confesso saber muito pouco, e não tenho 

qualquer condição de estabelecer o que quer que seja de generalizante a respeito d ela (mesmo 

na medida em que esses documentos nos permitem supor que essa “cultura” tenha de fato 

existido)301. Minha posição é historiograficamente pensada na descontinuidade: teorias 

unificadas, sobretudo as que se pretendem de longo alcance, não são exatamente meu foco 

 
299 Para o sonho na patrística, ver MILLER, Patricia Cox. Dreams in Late Antiquity. Studies in the Imagination 

of a Culture. Princeton: Princeton University Press, 1994. 
300 Cf, por exemplo, o cânon 61 do Concílio Quinissexto (692 d.C.): Οἱ μάντεσιν ἑαυτοὺς ἐκδιδόντες, ἢ τοῖς 

λεγομένοις ἑκατοντάρχοις, ἤ τισι τοιούτοις, ὡς ἂν παρ’ ἐκείνων μάθοιεν ὅ,τι ἂν αὐτοῖς ἐκκαλύπτεσθαι  

βούλοιντο, κατὰ τὰ πρῴην ὑπὸ τῶν Πατέρων περὶ αὐτῶν ὁρισθέντα, ὑπὸ τὸν κανόνα πιπτέτωσαν τῆς ἑξαετίας 

[Aqueles que recorrem aos adivinhos ou aos ditos centuriões ou a outras pessoas do mesmo tipo, a fim de 

conhecer deles o que eles querem que lhes revele, que estes sejam submetidos à pena canônica de seis anos, 

conforme a decisão dos padres a seu respeito] (JOANNOU, Péricles-Pierre. Fonti. Discipline generale antique 

(IVe-IXe s.). 4 Vols. Grottaferrata (Roma): Tipografia Italo-Orientale S. Nilo, 1962, Vol. 01-1, pp. 198-199). 
301 Na banca de qualificação (11 de abril de 2023), o prof. Luís Felipe Bellintani Ribeiro (PFI-UFF) apontou a 

falta de uma hipótese geral para o trabalho – e tenho, desde então, pensado repetidamente a respeito dessa 

característica que é muito própria ao meu modus operandi de pesquisador. Na verdade, em nenhuma das minhas 

duas outras teses de doutorado anteriores eu tracei qualquer hipótese de conjunto a respeito da cultura, nem a 

respeito dos próprios textos. Neste terceiro momento, eu continuo ancorado no mesmo posto de observação, 

incapaz, por boas e más razões, de dar um passo no abismo que está ali fora: permaneço parado às margens do 

Helesponto, como dizia a parábola de Kafka, mas não “por medo, indecisão ou inércia; apenas pela ação da 

gravidade”. 



117 

 

de interesse. Deste modo, quando falo em “hipótese” aqui, refiro-me, basicamente, a uma 

operação localizada em função dos documentos tratados diretamente na argumentação. Em 

última análise, não tenho nenhuma pretensão de universalidade e nada do que eu discuto 

aqui serve para alguma coisa fora do propósito do que foi discutido aqui302.  

Ato contínuo, a pergunta mais evidente, embora já antecipada pelo que acabei de 

dizer, estaria em por que minha metodologia implica antes em descartes, expurgos e 

negativas do que propriamente em construções concretas e positivas de pontos de vista? 

Neste ínterim, a principal queixa, talvez, poderia estar na falta de uma definição clara sobre 

o meu conceito de magia. Eu responderia dizendo que definições a priori são, no caso da 

magia, extremamente inconsistentes e, no fim das contas, inúteis. Como baseio o trabalho 

estritamente na análise dos textos estruturados no corpus, fazendo pouco recurso a outros 

documentos, mesmo a outros documentos de caráter “mágico” fora dos PGM (que, para 

todos os efeitos, são uma antologia acidental de fontes, não uma coisa em si), não faria 

sentido, por exemplo, um debate teórico preliminar a respeito da magia em si mesma – para, 

somente aí, analisar os PGM, que funcionariam dentro do campo mágico estipulado.  

Na minha opinião, o debate sobre a magia, hoje, é ainda muito dependente de 

deliberações contaminadas por binarismos típicos da Antropologia colonial (primitivo 

versus civilizado, religião versus magia etc.): tanto pelos que, de alguma forma, ainda 

defendem esses binarismos, quanto pelos que ainda sentem necessidade de refutá-los303. Eu 

não parto de uma definição geral de magia304. Eu parto dos textos que manipulam “sonhos”, 

 
302 No dia da defesa  da tese (5 de setembro de 2025), o Prof. Bellintani acentuou que o trabalho considerava o 

onírico como um tipo de caminhar entre as eras, o que lembrava a noção d o caminhar pelo Holzwege em 

Heidegger. Eu respondi que a imagem era interessante, mas lembrei que, neste caso, seria preciso insistir que 

o caminho não se dá por uma via pastoral, que implica ria a chegada a um locus amoenus, mas, bem ao contrário, 

por um local perigoso, que se deixaria entender melhor, em última análise, pela expressão “beco sem saída” – 

e seria antes nesse lugar que eu gostaria de situar o trabalho proposto aqui. 
303 Um exemplo clássico é a famosa, darwiniana e persistente ideia de estágios evolucionários, desenvolvida, 

entre outros, por Edward Tylor, Lewis Morgan e outros antropólogos do final do século XIX. Tylor é o 

responsável pela ideia de “animismo” como um dos parâmetros determinantes do então denominado 

“pensamento primitivo” (cf. TYLOR, Edward. Primitive Culture. Researches into the Development of 

Mythology, Philosophy, Religion, Art and Custom. 2 Vols. London, 1871-1873). Para a crítica, ver TAMBIAH, 

Edward. Magic, Science and Religion and the Scope of Rationality . Cambridge: Cambridge University Press, 

1990. 
304 É digno de nota que o termo “μαγεία” (e correlatos) só aparece quatro vezes nos PGM: três delas no mesmo 

manual (PGM IV) e, dessas três, duas vezes no mesmo feitiço (PGM IV, 2445 e 2449) – neste caso, trata -se 

das duas únicas ocorrências em toda a coleção que se aproximaria do sentido antropológico que daríamos ao 

termo “magia”, como um conjunto coerente dos elementos implicados na ação proposta pelo feitiço. Os termos 

φάρμακον/φαρμακείας etc. extremamente importantes na configuração douta da magia – na Circe da Odisseia, 

na Medeia de Eurípides, de Apolonio de Rodes e de Sêneca, em Platão (Fedro 229c, Protágoras 354a, Timeu 

89b etc.), em Plutarco, entre muitos outros autores antigos –, só aparecem 13 vezes nos PGM: φαρμακείας uma 

única vez (em PGM L) e φάρμακον (e variantes) em PGM IV, PGM V, PGM VII, PGM VIII (2 vezes), PGM 

 



118 

 

e “sonhos”, por sua vez, não são o que nós sonhamos ou que pretendemos que os outros 

sonharam no passado (o que, de certa forma, seria tentar projetar ou desdobrar, 

magicamente, o tema de estudo sobre o objeto de estudo), mas limitam-se à terminologia 

técnica que aparece nos documentos que analisei.  

Neste sentido, magia aqui, na melhor das hipóteses, e seja lá o que realmente se queira 

dizer com esse termo, é o resultado do que “aconteceria” idealmente nesses textos, as ações 

codificadas neles sendo recuperadas pelos instrumentos (sempre imperfeitos e deficitários) 

que dispomos para analisá-los. Em outras palavras, “magia” não é algo que está previamente 

definido e ao qual esses textos precisam ser enquadrados, como numa espécie de história das 

mentalidades mágicas à qual eu, por minha vez, enquanto intérprete, estaria indelevelmente 

ligado e precisaria necessariamente obedecer.  

O desvio da physis com propósitos maléficos, que caracterizaria ambos os tipos de 

feitiço onírico tratados aqui (oneiraiteton e oneiropompos), é, portanto, uma definição 

puramente operacional, não um a priori antropológico. Talvez essa ideia de desvio seja 

suficiente para enquadrar os documentos como um subconjunto do universo “mágico” geral, 

se quiserem – mas eu mesmo não me preocuparia muito com isso, uma vez que, olhando de 

perto, a divisão categórica entre o “mágico” e o “não mágico”, promovida pela crítica douta 

da Antiguidade, é, por vezes, ao menos para nós, extremamente difícil de discernir nessas 

mesmas fontes305. 

 
XIII, PGM XXIVb, PGM XXXIV, PGM XXXVI (2 vezes), SM 72 (2 vezes). Já ἑπωιδή e γοητεία (que Górgias 

de Leontinos denomina, juntamente com μαγεία, como um dos componentes das “artes da enganação”, cf. VS 

82 B 11 10) simplesmente estão fora da amostragem semântica dos PGM. 
305 Plinio o Velho é um crítico contumaz do que denominaríamos “procedimentos mágicos”. Entretanto, no 

capítulo VII do Livro XXVIII da sua História Natural (que trata do uso terapêutico da saliva humana), afirma, 

como práticas totalmente autênticas, que “de todas as proteções contra serpentes, a  saliva de um ser humano 

em jejum é a mais eficaz, embora nossa experiência diária possa nos ensinar ainda outros v alores para seu uso. 

Cuspimos em epiléticos durante uma crise, ou seja, repelimos a infecção. De maneira semelhante, afastamos 

feitiçaria e a má sorte que acompanha encontrar uma pessoa manca da perna direita. Também pedimos perdão 

aos deuses por uma esperança demasiadamente presunçosa ao cuspir em nosso peito; a mesma razão explica o 

costume, ao usar qualquer remédio, de cuspir no chão três vezes como forma de ritual, aumentando assim sua 

eficácia, e de marcar furúnculos incipientes três vezes com saliva em jejum” (Pliny the Elder. Natural History. 

Vol. VIII: Books 28-32. Translated by W. H. S. Jones. Cambridge (MA): Harvard University Press, 1963, p. 

26-27). Outra dinâmica que torna a distinção muito difícil tem a ver com a doutrina das assinaturas (a  analogia 

entre a forma de uma planta e o órgão humano a ser tratado por ela), que é usual entre os médicos antigos. O 

exemplo da orquídea (cujos tubérculos se assemelham a testículos) é clássico: em grego, ὄρχις significa  

literalmente “testículo”, e a planta era usada para tratar problemas de virilidade ou fertilidade, baseando-se 

nessa semelhança visual. A ideia já aparece no cap. 145 (Livro III) do  De Materia Medica, de Dioscórides (séc. 

I d.C.), no qual ele recomenda o consumo do tubérculo maior (considerado “masculino”) para gerar filhos 

homens, e o menor (“feminino”) para filhas. A doutrina das assinaturas também é usada por Galeno (cf. De 

Simplicium Medicamentorum Temperamentis ac Facultatibus) e por outros médicos da Antiguidade. Ver o 

primeiro capítulo de DUCOURTHIAL, Guy. Flore médicale des signatures, XVIe - XVIIe siècles. Paris: 

L’Harmattan, 2016. 



119 

 

Neste capítulo, minhas “hipóteses”, “teses”, “reflexões” não ultrapassam o limite do 

conjunto dos textos reunidos e podem facilmente ser descartadas se pensadas fora desse 

escopo. O que penso a respeito de tudo isso é sempre provisório, localizado e pontual. 

Fazendo uso da linguagem sincrônica e técnica da Onirocrítica de Artemidoro, por exemplo, 

o universo onírico tratado aqui pertence, de uma maneira bastante geral (pois, a rigor, não 

caberia nele a inclusão do oneiropompos), ao que ele denomina como sonho aitemático ou 

etemático (αἰτηματικός), quer dizer, o sonho oracular resultante de um pedido aos deuses. 

Seguindo sua lição, nossa abordagem poderia ficar também restrita ao lugar-comum, ou mais 

propriamente, à “definição universal do sonho” (...ὅρος καθολικὸς ὀνείρου), a partir do uso 

ordinário (συνήθεια) da linguagem306 – o que, efetivamente, traria vantagens metodológicas 

para justificar o descarte do material filosófico antigo, potencialmente mais especulativo e 

sofisticado, na análise. Mas o paralelo sincrônico terminaria aqui, pois, para Artemidoro, o 

sonho também é, sempre, uma função exclusiva da alma e não pode ser transferido alhures.  

Por conta disso, será muito mais estratégico analisarmos o contexto onírico dos papiros 

que trataremos adiante não a partir dos conceitos filósofos e médicos, nem dos pressupostos 

onirocríticos estritos, mas do universo compartilhando pela grande maioria d as outras 

fórmulas e práticas de modificação do curso da normalidade causal na Antiguidade Tardia: 

os próprios PGM. Neles, como disse acima, encantamentos visam promover desvios na 

atividade ordinária da physis a partir de diferentes recursos, textualmente descritos em 

fórmulas de produção de uma certa atividade desviante (“mágica”) ou representados (e 

inferidos) por objetos, eles mesmos promovedores dessa atividade de desvio307. No 

considerável conjunto-universo dos PGM (que vai de filtros eróticos, onde se controla a 

pudenda feminina, até rituais complexos relativos a divindades sincréticas com listas de 

pedidos os mais díspares, e nem precisaríamos, evidentemente, enveredar pelos séculos 

posteriores, onde a analogia entre objetos e práticas afins também seria totalmente possível), 

 
306 “De minha parte, considero que é preciso explicar também, dando o melhor de mim, a causa dos sonhos, 

por que os vemos de tal forma, e [por que] eles indicam um tal desfecho, e explicar igualmente o verdadeiro 

sentido da palavra. Para começar, portanto, indicarei a definição universal do sonho, que não necessita de 

desenvolvimentos posteriores, a menos que estejamos falando com gente amiga de polêmicas  [οὐδὲν ἄν τι 

ῥήσεως δεόμενος, εἰ μὴ πρὸς φιλονεικοῦντας λέγοιτο]” (Cf. Sobre a Interpretação dos Sonhos, I, 3, p. 23). 

Grifo meu. Como o trecho não parece ser a questão da onirocrítica em si, mas a definição de sonho, é provável 

que os φιλονεικοῦντες fossem ou os gramáticos, ou os sofistas (no sentido da Segunda Retórica), ou os filósofos 

(ou... todos eles juntos). 
307 Fugiu ao escopo do trabalho as coleções dos PDM (papiros demóticos mágicos) e também as defixiones 

(placas de chumbo representando objetos maléficos). Embora esses documentos constituam um conjunto-

universo muito próximo, não foram considerados aqui: seja por razões e limitações linguísticas, seja por 

diferenças no suporte, as possibilidades de leitura  são muito diferentes, e preferi me restringir ao que apresento 

mais abaixo. 



120 

 

se temos diversas maneiras de entender as fórmulas e objetos, todas elas participam de um 

mesmo grande objetivo: o desvio ou a readequação da physis para fins particulares.  

 

4.3 Estruturação fundamental do corpus: o maleficial e o oracular 

 

No que nos interessa (o subconjunto onírico manipulável desse universo em papiro), 

e uma vez que buscamos estabelecer princípios (relativos) que possam fornecer certo 

entendimento acerca dos procedimentos em jogo no corpus escolhido, uma classificação que 

pode ser usada aqui é algo de relativamente evidente: de um lado, temos fórmulas oníricas 

de caráter oracular-divinatório; e, de outro, fórmulas que giram em torno do universo 

maléfico (feitiços para causar mal a alguém ou, em sentido oposto, para se proteger do mal 

intentado por alguém). E essa seria nossa divisão mais elementar. Embora o “maléfico” seja 

relativamente fácil de definir (e podemos defini-lo como algo para “causar prejuízo a 

outrem”), o “oracular” precisará de maior atenção, pois é partilhado com outras atividades 

mânticas.  

De fato, o contexto oracular é resiliente e multifacetado. A forma básica dos oráculos 

antigos é simples: uma pergunta (do interpelante), uma resposta (do oráculo). Esta última 

pode ser mediada pela ambiguidade (a ser resolvida pelo sujeito interpelador) ou pode ser 

simples e direta (respondida, às vezes, com um mero “sim” ou “não”). A ambiguidade, 

portanto, pode não estar, necessariamente, na pluralidade de respostas (contraditórias, 

misteriosas etc.). Pois o oráculo, por definição ambíguo, é normalmente econômico, podendo 

responder à inquirição com uma única frase ou termo: logo, a ambiguidade não se assenta 

no fato do oráculo responder por muitas vias, mas nas diversas possibilidades de 

interpretação que a resposta oracular, mesmo quando unívoca, coloca diante do requerente.  

Diante dessa forma básica, podemos nos questionar sobre seus atores principais. 

Quem responde e de onde vem a resposta? Seu local é, muitas vezes, preciso (santuários ou 

templos como os de Ápis, Delfos, Lebadeia, Didyma... ou um modesto templo ou igreja) e 

o intermediário pode ser um especialista conhecido (pitonisa, sacerdote etc.), ainda que a 

origem do dito (para todos os efeitos, considerada divina) seja, por definição, 

fundamentalmente misteriosa. Essa dimensão muda consideravelmente nos PGM: embora 

algumas fórmulas maléficas ou divinatórias indiquem ou pressuponham topografias 

específicas (um cemitério, por exemplo, para a prática necromântica, ou um poço para se 



121 

 

depositar uma defixio), nos exemplos oníricos da tese, o “templo” é a casa do praticante, e, 

neste e em outros sentidos, o onírico é essencialmente um negotium privado. 

Quem pergunta? Em certo sentido, isso seria relativamente óbvio (um sujeito 

interpelante), embora, para nós, também necessite de interpretação: pois os requerentes não 

são “indivíduos” solitários nas suas inquietações e desejos, mas devem necessariamente 

compor o circuito estrutural onde oráculo, pergunta e resposta, em seu conjunto, façam e 

deem sentido uns aos outros. Trata-se, portanto, para nós, de um trabalho obviamente 

paradoxal, pois não temos como acessar essa estrutura senão a partir dos próprios textos 

onde as questões dos interpelantes aparecem308.  

Como se pergunta, como se responde? Por meio oral direto ou, muito frequentemente, 

através de questões postas aos deuses ou aos sacerdotes do templo através de suportes 

escritos: pedaços de papiro (veremos que os PGM oraculares tratados aqui não se enquadram 

perfeitamente nesse sistema) ou óstracos – dos quais, às vezes conhecemos perguntas e 

respostas, mas, na maioria das vezes, conhecemos ora as perguntas ora as respostas309.  

Há até bem pouco tempo, existia um entendimento acadêmico de que a consulta a 

alguns dos oráculos clássicos, no período em questão aqui (Antiguidade Tardia), já teria sido 

relativizada pelos cidadãos do Império (sobretudo a partir da imperialização do 

cristianismo)310. Neste caso, porém, talvez isto diga respeito apenas aos oráculos clássicos 

(como o de Delfos), porque o material egípcio em papiro que dispomos (em grego, copta e 

demótico) mostra que as demandas oraculares continuavam a pleno vapor na era cristã – 

 
308 Quando digo “circuito estrutural”, me refiro ao modo como Claude Lévi-Strauss via essa relação triforme: 

“(…) a eficácia da magia implica a crença na magia, que se apresenta sob três aspectos complementares: 

primeiro, a  crença do feiticeiro na eficácia de suas técnicas; depois, a  do doente de que ele trata ou da vítima 

que ele persegue, no poder do próprio feiticeiro; e, finalmente, a  confiança e as exigências da opinião coletiva, 

que formam continuamente uma espécie de campo de gravitação no interior do q ual se situam as relações entre 

o feiticeiro e aqueles que ele enfeitiça.” (LEVI -STRAUSS, Claude. “O Feiticeiro e sua Magia”. In: 

Antropologia Estrutural. São Paulo: Cosac&Naify, 2008, p. 182). 
309 Cf., p. ex., P. Vindob. Sal. 1, 1: Ὑπὲρ ὦν ἠξίωσας· ὑγιαίνεις.Ὃ ἐνθυμεῖς διὰ νυκτὸς καὶ ἡμέρας ἔστε σοί. 

(…) [Com relação às coisas que me perguntou: você está bem. O que você deseja noite e dia, será seu. (...)].  
310 Baseados em afirmações como a de Plutarco, que, no De defectu oracularom (411e), fala em ὑπόμαραίνω 

[evanescer] dos oráculos. E Cícero, que, a propósito de Delfos, comenta sua decadência em algumas passagens 

do De Divinatione: “Por que os oráculos délficos (...) não contam mais no tempo atual e têm sido assim há 

muito tempo? Por que são tratados com profundo desprezo?” (II, 57, 117). Entre outras coisas, “sua glória 

diminuiu (...) possivelmente porque as exalações subterrâneas usadas para mover a alma da pitonisa com sua 

divina inspiração foi gradualmente evanescendo com o tempo  [evanuisse vetustate]”, em virtude das 

“drenagens de alguns rios e o desaparecimento de outros” (I, 18, 37). Cf. FLACELIERE, Robert. “Cicéron à 

Delphes?”. Bulletin de Correspondance Hellénique. Année 1977, Suppl. 4, pp. 159-160. 



122 

 

incluindo-se como consultantes, claro, os próprios cristãos, que substituíram o panteão 

oracular “pagão” por seus próprios santos, mártires e textos311.  

Na verdade, não é muito difícil compreender as razões dessa continuidade, pois a 

demanda oracular é uma atividade da vida prática. Nos documentos que chegaram até nós, 

há oráculos para quase tudo o que concerne a vida quotidiana: do melhor momento para 

viajar ou começar um negócio até a conveniência ou não de se comprar um escravo 

(amplitude que comprovaria ser esse universo de práticas amplamente rizomático nos 

variados tecidos sociais)312.  

Nesse contexto, os PGM também não se deixam reduzir à interpelação oracular no 

interior das topografias tradicionais da Antiguidade313. Para o que interessa aqui, ao menos, 

 
311 Cf. P.Oxy. XII, 925: “Ó deus todo-poderoso [παντοκράτωρ], sagrado, verdadeiro e piedoso, criador 

[δημιουργὸς], pai de nosso senhor e salvador Jesus Cristo, revela -me tua verdade: se é da tua vontade que eu 

vá para Chiout e se lá encontrarei tua ajuda e gra ça. Assim seja, amém.”. Mas os documentos que dispomos 

trazem também outros tipos cristãos de inquirição oracular. Alguns concílios regionais condenaram 

categoricamente a prática das sortes sanctorum (i.e., “sortilégios dos santos”), um tipo de bibliomancia (similar 

às sortes Homericae e às sortes Virgilianae), mas praticada por clérigos consultando como base oracular textos 

neotestamentários em vez de textos homéricos ou virgilianos – e, muito provavelmente, fazendo uso de dados 

(os objetos que instrumentalizam, por excelência, o acaso) como princípio inquiridor (como no caso do 

homeromanteion presente em PGM VII 1-221). Cf. o canon #16 do Concilium Veneticum (~ 461 d.C.): “Ac 

ne id fortasse videatur omissum, quod maxime fidem catholicae religionis infestat, quod aliquanti clerici 

student auguriis, et sub nomine fictae religionis, quas sanctorum sortes vocant, divinationis scien tiam 

profitentur, aut quarumcumque scripturarum inspectione futura pormittunt: hoc quicumque clericus detectus 

fuerit vel consulere, vel docere, ab ecclesia habeatur extraneus. Incolumem coronam vestram ecclesiae suae 

Deus protegat, domini fratres” [E isto não deve, de nenhum modo, ser omitido, pois infesta especialmente a 

religião de fé cristã: que alguns clérigos estudem augúrios e, sob o nome de uma falsa religião, que eles chamam 

de sortilégio dos santos, professem a ciência da adivinhação ou prom etam qualquer tipo de exame sobre o 

futuro a partir das escrituras. Qualquer clérigo que for pego buscando tal conhecimento ou ensinando-o será 

expulso da igreja.] (Cf. MUNIER, C. (ed.). Concilia Galliae (314-506). Turnholt: Brepols, 1963, p. 156). No 

mesmo sentido, ver o cânon #30 do Primeiro Concílio de Orléans (551 d.C.), e o cânon #4 do Sínodo Diocesano 

de Auxerre (561-605 d.C.). Contra a mesma prática, ver Agostinho, Confissões, IV, cap. 3. Exemplos de 

fórmulas utilizando o panteão cristão (em copta), ver MEYER, Marvin; SMITH, Richard (ed.). Ancient 

Christian Magic. Coptic Texts of Ritual Power. Princeton: Princeton University Press, 1999. 
312 Por exemplo, P.Oxy. VIII, 1149: “A Zeus Helios, grande Sarapis e deuses do mesmo templo. Nike pergunta 

se é conveniente para ela comprar de Tasarapion sua escrava Sarapion, também chamada Gaion. Conceda -me 

isto”. Às vezes, as demandas oraculares aparecem em grandes listas de questões, como em P.Oxy. XII, 1477, 

do qual restou-nos um fragmento com as perguntas (numeradas no original) 72 a 92: “72, Receberei ο 

pagamento [ὀψώνιον]?; 73, Ficarei no lugar para onde estou indo?; 74, Serei vendido [i.e., como escravo]?; 

75, Obterei algum benefício de meu amigo?; 76, Será vantajoso para mim fazer negócio com outra pessoa?; 

77, Vou me reconciliar com meus filhos?; (...) 88, Serei senador? (...) 90, Vou me divorciar da minha esposa?; 

91, Serei envenenado? (...)”. Mais exemplos em P.Fay. 137 e 138; P. Brit. Mus. 1267d; P.Oxy 923; P.Oxy  

1148 etc. 
313 Estudo bem estabelecido por conta de alguns trabalhos clássicos. Cf. PARKE, Herbert Williams & 

WORMELL, D. E. W. The Delphic Oracle. 2 Vols. Oxford: Blackwell, 1956; FONTENROSE, Joseph. Python. 

A Study of Delphic Myth and Its Origins. Berkeley: University of California Press, 1959; Idem. The Delphic 

Oracle. Its Responses and Operations, with a Catalogue of Responses . Berkeley: University of California 

Press, 1978; PARKE, Herbert Williams. The Oracles of Apollo in Asia Minor. London: Croom Helm, 1985; 

FONTENROSE, Joseph. Didyma. Apollo’s Oracle, Cult, and Companions. Berkeley: University of California 

Press, 1988; e, mais recentemente, BUSINE, Aude. Paroles d’Apollon. Pratiques et traditions oraculaires 

dans l’Antiquité tardive (IIe–VIe siècle). Leiden: Brill, 2005; e STONEMAN, Richard. The Ancient Oracles. 

Making the Gods Speak. New Haven & London: Harvard University Press, 2011. 



123 

 

o material doméstico, circulante ou portátil (sobretudo em papiros), de questões/respostas 

oraculares guarda seu próprio conjunto de vetores. Em princípio, para a grande maioria 

desses interpelantes domésticos, podemos inferir um cenário em que seria muito mais fácil 

estabelecer contato oracular através de uma fórmula enviada em papiro ou óstraco a um 

templo local (incluindo-se aí uma igreja ou santuário cristão) do que viajar vários 

quilômetros para consultar o oráculo em um lugar de peregrinação famoso. E, pela 

amostragem geral dos PGM, isso sequer seria necessário, uma vez que os manuais em papiro 

desse universo parecem ensinar o praticante a se virar sozinho em seu próprio quarto, em 

sua própria cama, literalmente, com seus próprios demônios. 

Por conta disso, enquanto dispositivos portáteis em um universo pragmático 

quotidiano, essas fontes em papiro nos fornecem um manancial de práticas particulares e 

pontuais que são, diante do eventual discurso oficial das confissões religiosas dos 

interpelantes, ora conservativas, ora disruptivas (ou mesmo, de nosso moderno ponto de 

vista, contraditórias) em relação às práticas quotidianas dos indivíduos tomados aqui como 

referência (o Império Romano, sobretudo no Egito helenizado, e seus cidadãos).  

Por isso mesmo, e uma vez que as práticas que intentam desviar a physis foram, em 

geral, quase sempre consideradas heterodoxas pelos sistemas filosóficos e teológicos 

dominantes (sobretudo os dos teólogos cristãos), a partir desses documentos fragmentários 

podemos inferir visões de mundo, percepções e sensibilidades do período de maneira muito 

concreta, pervasiva, não diretamente mediadas por autoridades doutas (ainda que estas não 

possam ser descartadas de seu contexto, evidentemente, por também fazerem parte da 

“cultura”, tal como esta fragmentariamente chegou até nós).  

Ainda assim, mesmo em se pensando os PGM como um conjunto universo de fontes 

em si, podemos nos colocar algumas questões sobre a validade dessas circunscrições 

demasiado estritas. Os oneiraiteta, por exemplo, sendo considerados, em princípio, um 

subgrupo das práticas de demanda oracular – e não exatamente das práticas associadas a 

malefícios (fórmulas mágicas para causar dano a outrem, que existem, às dezenas, na coleção 

dos PGM) – podem perfeitamente, no corpus escolhido aqui, ser entendidos também como 

malefícios. Oráculos e malefícios – em certo sentido separados por fronteiras de valores 

qualitativos (oráculos, seriam positivos; malefícios, negativos) diante dos intérpretes seus 

contemporâneos, incluindo-se aí os dispositivos legais (como a lei romana) – podem se 

fundir, gerando reações conflitantes a se crer em diversas abordagens de hoje (teorias que, 

em algum grau, colocam o oracular, benéfico em algum grau, na conta da “religião”, logo, 



124 

 

na articulação binária proposta, tendo um peso positivo; e, o maléfico, na conta da “magia”, 

que seria negativa). 

Desse modo, em um contexto geral, os PGM escolhidos para o corpus incrementam 

nossa compreensão contemporânea dos sentidos possíveis do que designamos globalmente 

como “o oracular”. E, no contexto estrito, eles nos ajudam a confrontar posições suas 

contemporâneas a respeito do sonho: seja nas tópicas correlatas ou indiretas (o significado 

do sono ou do devaneio nos textos da Antiguidade, por exemplo); seja nas estruturas 

hermenêuticas invocadas para explicá-lo (a alma e seu movimento, a triangulação da alma 

com o macrocosmo e o corpo, e assim por diante); seja nas práticas terapêuticas (como a 

incubação); seja nas técnicas analógicas que decifravam os sonhos (como as onirocríticas).  

Complementar a esses dois aspectos (oracular e maléfico), o corpus selecionado, a 

partir das antologias e bases de dados disponíveis314, é aquele que atesta as tentativas de 

manipulação do universo onírico a partir de outros dois tipos de funcionamento (baseados 

na atestação lexical das próprias fórmulas): a recepção de conteúdo onírico durante o sono 

(por feitiços denominados, pelos papiros, como oneiraiteta); e o incutir de sonhos em 

terceiros (por feitiços denominados, sempre de acordo com os papiros, como oneiropompoi).  

O universo onírico do oneiraiteton, de uma maneira geral, se adequaria melhor à 

dimensão mântica, oracular; já o oneiropompos, por sua vez, teria, mais claramente, caráter 

maléfico, implicando o sofrimento ou consequências concretas no indivíduo alvo do feitiço. 

Embora essas instâncias (mântica e maléfica) se interpenetrem frequentemente, como disse 

acima, no contexto da práxis dos papiros, trata-se de uma divisão que pode ser aplicada ao 

corpus escolhido sem maiores prejuízos (desde que se entenda seu caráter relativo, 

puramente pontual e operacional). 

 

 

 
314 O TLG Online foi a principal base utilizada no trabalho. Acessível pelo site https://stephanus.tlg.uci.edu, é 

constituída por tratados individuais e por diversas coletâneas de textos gregos (que vão da Antiguidade até o 

século XVIII): além dos PGM propriamente ditos (Preisendanz, Suplementa Magica), temos De paeonia, Περί 

θησαυροῦ ὅθεν οἱ παλαιοί νομίζονται χρηματίαι, Preces magicae Christianae, Σημεῖα ὁπότε ἔσονται ἄνεμοι 

καί βροχαί, Περί τοῦ βοτάνου ἀνεμοστρουκλίου, Περί τοῦ πῶς νὰ καύσῃς τήν σπλῆνα τοῦ ἀσθενοῦς, Εὐχή τοῦ 

ἀμαράντου, De thesauri inventione, Σκευασία μέλανος, Incantamenta, De lecanomantia, De planetarum 

gemmis, Imprecationes planetarum, Imprecationes ventorum e mais algumas outras. A database completa 

(incluindo diversas funcionalidades, como parser, n-Gramm, estatísticas diversas) é paga e agradeço ao prof. 

Alexandre Soares Carneiro (IEL-Unicamp) a possibilidade de disponibilizar pontualmente seu acesso para a 

realização deste trabalho. 



125 

 

4.4 O corpus onírico adotado 

 

Nos PGM catalogados, e em algumas outras fontes, o corpus onírico geral é formado 

por 41 fórmulas mágicas (a datação é aproximada e a correspondência com a edição Faraone 

& Tovar, quando existe, está indicada com a sigla GEMF): 

Audollent 299 (ὀνείρεσον σεαυτῷ) III-IV d.C. 

P. Cairo 10313, 10328, 30961 (carta onírica) III d.C. 

PGM 1, 98 (GEMF 31) (ὀνειροπο̣μπὸς) III d.C.  

PGM 1, 329 (GEMF 31) (ὀνειροκριτίας) III d.C.  

PGM 3, 163 (GEMF 55) (ὀνειροπομ̣πὸς) I a .C.- I d.C.  

PGM 4, 1716-1870 (GEMF 57) (ὀνειροπομπός) IV d.C. 

PGM 4, 2070 (GEMF 57) (ὀνειροπο̣μπὸς) IV d.C. 

PGM 4, 2439 (GEMF 57) (ὀνειροπο̣μπὸς) IV d.C. 

PGM 4, 2447 (GEMF 57) (ὀνειροπο̣μπὸς) IV d.C. 

PGM 4, 2496-2515 (GEMF 57) (ὀνειραίτητον, ὀνειροπομπός) IV d.C. 

PGM 4, 2620 (GEMF 57) (diabolé, ὀνειροπο̣μπὸς) IV d.C. 

PGM 5, 370-446 (GEMF 58) (Hermes remetente de sonhos) IV d.C. 

PGM 5, 459-489 (GEMF 58) (ὀνειροπο̣μπὸς) IV d.C. 

PGM 6, 1-47 (GEMF 30) (μαντικῆς ὀνειράτων) II d.C.- III d.C.  

PGM 7, 222-249 (GEMF 74) (ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 7, 250-254 (GEMF 74) (ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 7, 311-316 (GEMF 74) (Φυλακτήριον) IV d.C.  

PGM 7, 359-369 (GEMF 74) (ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 7, 407-410 (GEMF 74) (sonhos enviados) IV d.C.  

PGM 7, 478-490 (GEMF 74) (ὀνειραίτητον implícito) IV d.C.  

PGM 7, 664-685 (GEMF 74) (ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 7, 703-726 (GEMF 74) (ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 7, 740-755 (GEMF 74) (ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 7, 795-845 (GEMF 74) (ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 7, 862-918 (GEMF 74) (ὀνειροπομπή) IV d.C.  

PGM 7, 1009-1016 (GEMF 74) (ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 8, 64-110 (GEMF 72) (ὀνειραίτητον) IV d.C. 

PGM 12, 1-13 (GEMF 15) (ὀνειροπο̣μπὸς): II d.C.  

PGM 12, 14-95 (GEMF 15) (ὀνειροπο̣μπὸς): II d.C.  

PGM 12, 107-121 (GEMF 15) (ὀνειροπο̣μπὸς Ἀγαθοκλεύς) II d.C.  

PGM 12, 121-143 (GEMF 15) (ὀνειροπο̣μπὸς) II d.C.  

PGM 12, 144-152 (GEMF 15) (Ὀνείρου αἴτησις) II d.C.  

PGM 12, 190-192 (GEMF 15) (ὀνειραίτητον) II d.C.  

PGM 12, 270-350 (GEMF 15) (ὀνείρους ἐπιφέρειν) II d.C.  

PGM 13, 1-343 (GEMF 60) (ὀνειροπο̣μπὸς) IV d.C. 

PGM 17a, 1-25 (sonhando genericamente) IV d.C. 

PGM 17b, 1-23 (GEMF 19) (oráculos noturnos e diurnos): II -III d.C.  

PGM 22b, 27-31 e 32-35 (GEMF 61) (ὀνειραίτητον) IV d.C. 

PGM 23, 1-70 (Cesto, Julio Africano) III d.C. 

PGM 64, 1-12 (Deitado, invocado) IV d.C. 

Supplementa Magica 85, 41 (GEMF 85) (ὀνειρ̣ετησία) III d.C. 

O levantamento não poderia jamais se pretender exaustivo, uma vez que novos 

materiais mágicos da Antiguidade vêm sendo exumados constantemente nos últimos 25 

anos. Seja como for, 95% desse material (39 casos) encontra-se na edição de Preisendanz 

(que editou, pela primeira vez, os PGM de I a LXXXI), com os PGM IV, VII e XII (o que é 



126 

 

natural, dado que estes são grandes manuais mágicos, com dezenas de encantamentos para 

os mais diversos fins) contribuindo com 6, 12 e 7 fórmulas respectivamente (60% do 

total)315. 

Desse conjunto, o corpus selecionado para este terceiro capítulo é composto por 18 

fórmulas oníricas (os textos encontram-se no apêndice): 

PGM 4, 3169-3206 (GEMF 57) (Ὀνειροθαυπτάνη) IV d.C. 

PGM 7, 222-249 (GEMF 74) (Ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 7, 311-316 (GEMF 74) (Φυλακτήριον) IV d.C.  

PGM 7, 359-369 (GEMF 74) (Ὀνειραíτητον) IV d.C.  

PGM 7, 407-410 (GEMF 74) (sonhos enviados) IV d.C.  

PGM 7, 478-490 (GEMF 74) (Ὀνειραίτητον implicito) IV d.C.  

PGM 7, 664-685 (GEMF 74) (Ὀνειραιτητόν) IV d.C.  

PGM 7, 703-726 (GEMF 74) (Ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 7, 740-755 (GEMF 74) (Ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 7, 795-845 (GEMF 74) (Ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 7, 1009-1016 (GEMF 74) (Ὀνειραίτητον) IV d.C.  

PGM 8, 64-110 (GEMF 72) (Ὀνειραίτητον) IV d.C. 

PGM 12, 1-13 (GEMF 15) (ὀνειροπο̣μπεῖ): II d.C.  

PGM 12, 107-121 (GEMF 15) (Ὀνειροπομπὸς Ἀγαθοκλεύς) II d.C.  

PGM 12, 121-143 (GEMF 15) (Ὀνειροπομπὸς) II d.C.  

PGM 12, 144-152 (GEMF 15) (Ὀνείρου αἴτησις) II d.C.  

PGM 22b, 27-31 (GEMF 61) (Ὀνειραιτητὸν) IV d.C. 

PGM 22b, 32-35 (GEMF 61) (Ὀνειραιτητὸν) IV d.C. 

Aqui, desprezei o material onde o onírico é genérico (no caso de fórmulas mágicas 

de amplo espectro, que entre outras coisas, visam o contexto onírico316); agrupei os textos 

que visavam, mais especificamente, a manipulação de sonhos (em detrimento da adivinhação 

em si). Também não levei em conta material fragmentário demais317. Embora o resultado 

seja bem menor que o levantamento global, julguei que o conjunto dado, bem mais enxuto, 

contém elementos suficientes para o tipo de análise proposta aqui. Nesta nova configuração, 

PGM VII e XII continuam contribuindo com a maioria das fórmulas; na verdade, com mais 

da metade delas (10 e 4, respectivamente). 

 
315 Inicialmente, a  proposta era editar e traduzir todos os textos do corpus, mas esse projeto, embora ainda 

esteja de pé, foi abandonado para os propósitos da tese. Aqui, utilizarei a parte filológica e o contexto apenas 

na medida das necessidades pontuais da análise, sendo o plano hermenêutico do capítulo baseado, como 

veremos, em outras instâncias, quantitativas, do trabalho com os documentos. 
316 É o caso de PGM III, 1-164, um ritual “para todo tipo de ação” e que, além de dominar “os condutores na 

luta, é um induzidor de sonhos, um encantador de amor, um separador e um causador de ódio” (linhas 161 -

164). 
317 Como, por exemplo, o interessante oneiraiteton PGM XII, 190-192, que invoca Jesus como divindade 

mágica onírica, mas é constituído de apenas duas frases incompletas, de difícil reconstituição. No dia da defesa 

da tese, Prof. André Rios perguntou se a inserção de fórmulas cristãs não alteraria drasticamente o trabalho de 

análise. Sim, respondi, mas dentro do modelo metodológico adotado, qualquer outra inserção alterará o 

resultado final, uma vez que o conjunto lexical sofrerá modificações e a análise dos lemmata provavelmente 

implicará em vetores estatísticos diferentes. 



127 

 

De um modo geral, ao mesmo tempo em que esses feitiços compartilham o universo 

comum de outras fórmulas mágicas (a perspectiva da physis, a linguagem esotérica, a 

existência do mundo preternatural, poderes estruturalmente concedidos a especialistas 

mágicos etc.), diferem deles em outros aspectos: seja na forma de apresentação, na práxis, 

nos objetivos, muitas vezes na própria materialidade dos documentos (os manuais mágicos, 

que ensinam a produzir objetos mágicos – como filacteras e amuletos – não são, eles 

mesmos, os objetos mágicos), e assim por diante. 

Nessa listagem final, os oneiraiteta são encontrados principalmente em PGM VII; os 

oneiropompoi, sobretudo em PGM XII. Há um efeito colateral produzido pelas escolhas da 

metodologia aplicadas acima, pois há ao menos um oneiropompos em PGM VII (PGM VII, 

862-918) e ao menos um oneiraiteton em PGM XII (o PGM XII, 190-192 com a invocação 

a Jesus, citado acima). Estatisticamente, no entanto, parece haver predileções nos dois 

manuais, o que poderia indicar uma especialidade dos respectivos copistas: o mago ou o 

coletor ou o copista de PGM VII claramente interessado em criar condições para receber 

sonhos; o de PGM XII, em induzi-los318. 

Com base nos verbos, estruturas e comandos performativos, podemos classificar 

funcionalmente os dois tipos de feitiço do corpus segundo algumas características. 

* O ὀνειραιτητόν (“pedido de sonho”) indica um pedido para receber um sonho 

com conteúdo revelador. Neste caso, o feitiço emprega um tipo de passividade 

controlada, cujo foco está na epifania e na revelação. 

* O ὀνειροπομπός (“condutor de sonho”, “aquele que envia sonho”) implica a 

produção ativa de um sonho que será enviado a outrem, muitas vezes como 

mensagem, ameaça ou influência. O foco vai no sentido oposto ao do oneiraiteton, 

residindo, aqui, na emissão onírica. Trata-se, portanto, de uma atividade mágica 

mais claramente maléfica, cujo foco está na intervenção externa 319. 

 Apesar da diferença de direção (receptiva, no primeiro caso; emissiva, no segundo), 

ambos compartilham características funcionais:  

* Uso de sonhos como meio de comunicação com entes sobrenaturais ou humanos. 

Ambos estão próximos do modelo de sonho que encontramos na Ilíada e que foi 

analisado no Capítulo I desta tese. 

* Emprego de vocabulário ritual padronizado (ἐπικαλοῦμαί σε, χρηματίσατε, 

κοιμῶ...). 

* Escrita sobre suportes mágicos: folha de louro, pano de linho, pitákia, tabuinha 

de metal. 

 
318 Digno de nota, a  linguagem alquímica é importante em PGM XII, com ao menos um feitiço (PGM XII, 193-

201) sendo intitulado como um receituário de redução (ἴωσις): a  matéria é reduzida a um estado intermediário, 

onde as qualidades contrastantes (quente/frio, seco/úmido) são reconciliadas. 
319 A ficção-científica contemporânea produziu um enredo interessante que poderia ser interpretado, nas 

devidas proporções, como um tipo funcional de oneiropompos: o filme Inception (2010), de Christopher Nolan. 



128 

 

* Posição ritual sob a cabeça ou no quarto: em ambos, o momento do sono é 

ritualmente preparado. 

* Incorporação de voces magicae e entidades sobrenaturais intermediárias 

(Hermes, Thoth, Besas etc.). 

* Performatividade individual e noturna, geralmente com lamparina acesa, 

silêncio e isolamento. 

Como disse acima, as diferenças não podem ser enquadradas de modo absoluto: 

diversas ambiguidades e interseções impedem que projeções lexicais sejam os únicos 

critérios utilizados aqui. Os feitiços dependem, por exemplo, do direcionamento do desejo 

mágico e da orientação geral (para si ou para o outro).  

Em certos oneiraiteta, há fórmulas que dizem: “revela-me tal coisa no sonho de 

Fulano”, o que já os aproxima do oneiropompos. O oneiraiteton de Besas (PGM VII, 222–

249), por exemplo, implica uma abertura simbólica entre os mundos (natural e preternatural) 

por meio da lamparina e do deus acéfalo, mas a função pode ser tanto receptiva quanto 

invasiva. Já o oneiropompos de Agathokles (PGM XII, 107-121) envia o sonho através da 

boca de um gato morto, mas o feitiço se configura como visão voltada para o próprio mago, 

complicando sua caracterização na dicotomia proposta aqui.  

Neste caso, o feitiço se comporta mais como um dispositivo especular, catalisado 

necromanticamente: uma vez cumprida a práxis, o mago sonha com a pessoa, e a pessoa fala 

com ele no sonho, revelando o que o mago deseja saber. Deste modo, o agente ativo do 

sonho é, paradoxalmente, o alvo: a visão é do mago (ou do praticante efetivo do feitiço), mas 

a fala é do outro. Logo, a forma é fundamentalmente diferente de outros oneiropompoi que, 

claramente, utilizam a expressão “entra no sonho de Fulano e fala com ele sobre tal coisa.” 

O cenário geral (tipologias rígidas seriam impossíveis) permite estabelecer o 

seguinte: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



129 

 

 Oneiraiteton Oneiropompos 

Finalidade e foco 

narrativo 

Obter sonho revelador, epifania, 

resposta oracular. Cenário de espera, 

revelação esperada em forma 

compreensível 

Implantar sonho em outro, induzir 

visão, provocar ilusão ou medo. 

Cenário de envio, às vezes com 

ameaça (ex: “entra na cabeça dele e 

diz isso e aquilo”) 

Direção mágica 

Triangulação primordialmente 

vertical (a requisição feita pelo 

mago/praticante ao deus produz uma 

commodity entregue pelo deus ao 

próprio mago/praticante) 

Triangulação real e horizontal (a 

requisição feita pelo mago ao deus 

produz uma commodity enviada pelo 

mago, via divindade, ao alvo mágico) 

Agente de recepção 
O mago (ou um cliente) dorme e 

espera sonho 

O outro (alvo) dorme e tem o sono 

invadido por um sonho 

Referência 

necromântica 
Ausente 

Presente em pelo menos um caso (uso 

de gato morto como medium) 

Gradação coercitiva 
A estrutura é antes epifânica que 

coercitiva  

Frequentemente coercitiva ou 

manipuladora (ameaças ao daimon, 

comandos diretos) 

Exigências rituais 

Pureza e ascese são mais comuns: 

“não fale com ninguém”, “dorme em 

pureza” etc. 

Pureza e ascese são menos comuns: o 

foco é maléfico, visando a execução 

agressiva ou eficaz do envio, e isso 

parece prescindir de comportamentos 

purificadores 

Ritualização do espaço 

onírico 

Relacionada à clarividência, 

revelação pessoal 

Relacionada ao controle de outro 

corpo/mente enquanto dorme 

Entidades invocadas 

(sem critério muito 

rígido) 

Figuras angélicas ou astrais servindo 

de intermediários a entidades solares: 

(portador de luz = Venus/Lucifer; 

anjo subordinado a Helios 

Predominância dos elementos 

ctônicos e de espíritos pneumáticos; 

figuras psicopômpicas (guia de 

almas), como Hermes e Korē. 

Ausência de terminologia associada à 

luz e à invisibilidade (φωσφόρος, 

λαμπρὸς, ἀστήρ, ἥλιος) 

 

4.5 Análise das quantificações semânticas básicas 

  

 O levantamento das frequências semânticas mostra, ao menos quantitativamente, 

algumas diferenças importantes entre os morfemas gerais do corpus mágico de todos os 

PGM (extraído da base TLG) e os do corpus de PGM oníricos adotado aqui. É preciso 

esclarecer que o levantamento depende do instrumental aplicado, que contém imprecisões 

derivadas da performance que é inerente aos parsers e outros dispositivos, o que não 

necessariamente gerou um conjunto totalmente confiável de dados. O trabalho resultante 

deve ser entendido antes como indicadores de tendência que propriamente como o 

comportamento real dos textos.  



130 

 

Entre os 20 lemmata mais frequentes no corpus mágico como um todo, temos a 

seguinte classificação: 

 

 Termo Freq. 

1 θεός, -οῦ, ὁ 550 

2 λέγω 548 

3 πᾶς, πᾶσα, πάν 529 

4 δεῖνα, δεῖνος, ὁ, ἡ 457 

5 ὄνομα, -ματος, τό 399 

6 μέγας, μεγάλη, μέγα 343 

7 ἔχω 318 

8 ποιέω 296 

9 λόγος, -ου, ὁ 277 

10 λαμβάνω 224 

11 γράφω 201 

12 κύριος, -α, -ον 193 

13 Ἰαώ, ὁ 174 

14 ἡμέρα, -ας, ἡ 173 

15 ἥμερος, -α, -ον 166 

16 εἶμι 158 

17 ἵημι 157 

18 ὅτι 157 

19 ἐπικαλέω 146 

20 ἐθέλω 145 

 

 

 

 

A análise parece apontar para alguns princípios fundamentais: 

a. O corpus geral dos PGM valoriza intensamente o nome divino como fonte de 

poder, evocação e autoridade. A presença de teônimos e epítetos entre os 20 

primeiros do ranking confirmariam uma percepção mais intuitiva e relativamente 

pervasiva na crítica: nomear é invocar, e invocar é agir. Isso aparece menos nos 

280 seguintes, que trazem muitos substantivos e adjetivos descritivos. 

b. A linguagem dos PGM insere-se como um ato performativo. Esses verbos 

expressam não apenas um “dizer”, mas realizar o que é dito – o que muito 

agradaria à uma análise próxima à filosofia da linguagem (Austin, Searle etc.). No 

restante dos lemmata, há menos concentração em verbos com essa carga operativa. 

c. O termo δεῖνα é um nome fictício (como “Fulano”), usado para representar o 

alvo do feitiço. Sua frequência mostra que, como um todo, o corpus dos PGM é 

pensado para ser preenchido performativamente. O uso de pronomes de primeira 

e segunda pessoa constrói o diálogo mágico entre oficiante e 

PGM-TLG (300 maiores ocorrências) 

Os lemmata principais (entre as 300 maiores ocorrências no conjunto dos 

PGM) demarcam ao menos cinco vetores importantes: 

 

1. Presenças teonímicas e de autoridade divina : θεός (550 vezes); κύριος 

(201); Ἰαώ (174). 

 2. Verbos performativos e de comando: λέγω (548); λαμβάνω (224); ποιέω 

(296); em outras palavras, esses três verbos funcionam como a  tríade da 

ação verbal mágica. 

3. Pronomes e operadores de substituição mágica : δεῖνα (457); ἐγώ (318); 

σύ (166); οὗτος, ὅδε etc. (este últimos não constam do ranking de 20, mas 

aparecem depois). 

4. Vocabulário de magnitude, totalidade e poder: πᾶς (529); μέγας (343); 

δύναμις (157); λόγος (277) 

5. Estruturas nominais básicas: ὄνομα (150); λόγος (277); ἔχω (318) 

 

 



131 

 

espírito/entidade/alvo. Isso parece confirmar que os PGM das coleções são antes 

manuais mágicos que objetos mágicos em si. 

d. Os recursos semânticos dos PGM parecem apelar à totalidade cósmica, à ideia 

de que a palavra tem força porque abrange o todo, ou representa o que é “maior”. 

Esses termos reforçam o ethos de grandiosidade e eficácia absoluta das práticas. 

e. O termo ὄνομα aparece, no contexto mágico dos PGM, como um instrumento e 

um campo de poder. O uso recorrente mostra que o ὄνομα não é apenas 

identificador, mas meio de controle (ontológico, teológico, social). Isso está 

diluído nas posições inferiores da tabela. 

 Esses 20 termos mais frequentes parecem indicar, assim, o núcleo operativo do 

discurso nos PGM, composto por: nomes de poder (θεός, Ἰαώ, κύριος); verbos eficazes 

(λέγω, ποιέω, λαμβάνω); pronomes manipuláveis (δεῖνα, ἐγώ, σύ); vocabulário de grandeza 

(πᾶς, μέγας, δύναμις); e duas instâncias instrumentais: λόγος (que permite a práxis) e ὄνομα 

(que se refere ao preternatural ou ao divino ou a ambos). Esse núcleo concentra a força 

ilocucionária do corpus (operações diversas, promessas, ordens, iniciações, maldições etc.), 

ao passo que os demais termos fornecem o tecido contextual e referencial, mas sem o mesmo 

peso operacional. 

Já entre os 23 lemmata mais frequentes no corpus PGM onírico da tese, temos a 

seguinte classificação: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



132 

 

 Termo Freq. 

1 Λέγω 8 

2 λαμβάνω 8 

3 δεῖνα 8 

4 Λύχνος 6 

5 ὄνειρος 6 

6 Κοιμάω 6 

7 ὄνομα 6 

8 Γράφω 5 

9 Κύριος 5 

10 εἰμί 5 

11 Νύξ 5 

12 ῥάκος 5 

13 Δέ 5 

14 Ἰάω 5 

15 Σύ 5 

16 φυλακτήριον 5 

17 πρὸς 5 

18 ἐπικαλέω 4 

19 Δίδωμι 4 

20 Φαίνω 4 

21 Σαβαώθ 4 

22 διὰ 4 

23 Δαίμων 4 

 

No caso dos PGM oníricos do corpus da tese, a análise parece apontar para alguns 

princípios fundamentais: 

a. A ação verbal e a tomada de poder (de visão, de objeto etc.) estruturam o feitiço 

onírico como interação ativa com o plano invisível. O sonhador não apenas 

observa: ele fala, comanda, obtém ou envia sonhos.  

b. Como no corpus global, o uso de nomes próprios, substitutos e epítetos 

teonímicos indica que a mágica onírica requer identificação precisa, ou sua 

suspensão controlada (δεῖνα). No entanto, aqui há mais variedade onomástica, 

incluindo nomes angelológicos ou hebraizantes.  

c. A materialidade do sono aparece como condição de possibilidade do ritual. Se 

a prática se faz em vigília, uma parte do feitiço se faz dormindo: é através do sonho 

induzido ou ritualizado que a comunicação com o invisível ocorre. 

d. Os termos que indicam elementos noturnos mostram a passagem entre o 

material e o simbólico, acentuando a relação das analogias/assinaturas (i.e., a  

forma do objeto determina a sua função): por exemplo, temos esse aspecto bem 

demarcado pela centralidade da lamparina onírica (λύχνος), não apenas como 

objeto físico, mas como interface entre o visível e o oculto. A presença de φάος 

(luz) reforça a natureza epifânica do sonho induzido.  

e. O discurso onírico recorre a entidades específicas que intermediam o acesso ao 

invisível. A presença de nomes de origem semítica, como Ἰαώ e Σαβαώθ, revela 

Corp

us 

PGM 

da 
tese 

(freq

. 

míni

ma: 
2 

vezes

) 

Os 23 lemmata principais do corpus de PGM oníricos da tese 

demarcam ao menos cinco vetores importantes: 

 

1. Verbos performativos e de recepção: λέγω (8 vezes); λαμβάνω (8) 

2. Marcadores de identidade mágica: δεῖνα (8); ὄνομα (5); κύριος 

(5); Σαβαώθ (4) 

3. Vocabulário técnico do sono e do sonho : ὄνειρος (6); κοιμάω (6); 

ὕπνος (4) 

4. Vocabulário da luz e do dispositivo mágico  (note-se que poderiam 

ser incorporados ao item 3): λύχνος (6); φάος (4) 

5. Panteão e entidades intermediárias: δαίμων (6); Ἰαώ (5); Σαβαώθ 

(4) 

 

 



133 

 

um componente altamente sincrético (gnóstico, judaico-helenístico etc.) que 

acompanha o repertório onírico (tal como mostrado nas fontes).  

f. O uso intensivo de pronomes sugere que o feitiço onírico é dramaticamente 

encenado: há um “eu”, um “tu” e um “ele/este”. Isso sinaliza uma estrutura 

dialógica ou narrativa encoberta, em que o texto mágico representa ou constrói 

uma cena.  

g. A terminologia de proteção (φυλακτήριον, ὄρκος) indica que o ritual onírico 

pressupõe, por vezes, que o praticante ou sonhador esteja protegido ou que haja  

selagem das revelações, para que elas não escapem ou sejam corrompidas no 

trânsito entre os planos. 

 Em um resumo provisório, temos as seguintes dimensões: 

 

Dimensão Terminologia  Significação 

1. Técnica onírica  ὄνειρος, λύχνος, κοιμάω, ὕπνος instrumentos do rito 

2. Atos mágicos λέγω, λαμβάνω, φάος modos de agir dentro do sonho 

3. Controle de agentes δεῖνα, ἐγώ, σύ, κύριος, δαίμων atores invocados 

4. Nomes sagrados ὄνομα, Ἰαώ, Σαβαώθ  canais de poder transcendente 

5. Proteção ὄρκος, φυλακτήριον limites éticos e simbólicos do rito 

 

 O cruzamento dos dados (PGM em geral e PGM oníricos da tese), por sua vez, 

oferece uma oportunidade analítica significativa para a investigação de desvios semânticos, 

peculiaridades funcionais e marcas de especialização do discurso onírico dentro do universo 

mais amplo dos PGM.  

A primeira coisa que chama a atenção são as coincidências de alta frequência de 

alguns lemmata de ambos os corpora, sugerindo que esses vocábulos são estruturantes tanto 

das práticas presente nos PGM em geral quanto nas fontes oníricas: λέγω, δεῖνα, λαμβάνω, 

ὄνομα, δαίμων são termos que aparecem ubiquamente nos recortes documentais dados. A 

persistência desses termos em ambos os conjuntos sugere que o discurso das diferentes 

práticas (oníricas ou não) está fortemente ancorado na verbalização performativa, na 

invocação de entidades, na substituição ritual por pronome indefinido, e na centralidade do 

nome próprio como objeto e ferramenta mágica. 

Por outro lado, a terminologia do corpus onírico da tese (κοιμάω, ὄνειρος, λύχνος, 

φάος, σκοτίζω), como seria de se esperar pelo contexto, constroem a camada específica da 

semântica onírica, que, em termos estatísticos, está ausente (ou é pouco relevante) no 

universo PGM em geral. A centralidade de termos convergentes (como lâmpada, sono, luz, 

escuridão, e, claro, sonho) sinaliza a especialização do vocabulário conforme a função ritual 

do feitiço. 



134 

 

Em terceiro lugar, nota-se a ausência de alguns termos do corpus global dos PGM 

no corpus onírico da tese (θεός, 1º lugar no corpus global, 550 ocorrências; πᾶς, 3º, 529 

ocorrências; λόγος, 9º, 277 ocorrências). Isso poderia indicar, embora não possa ser afirmado 

categoricamente dado o caráter vago da terminologia em si, que o discurso onírico é 

ligeiramente menos genérico, que se apoia menos em estruturas amplas, e mais em uma 

microlinguagem funcional específica. Teríamos aí, sempre de modo hipotético, uma 

implicação funcional: os PGM em geral enfatizando entidades divinas genéricas, fórmulas 

universais e linguagem abrangente; os PGM oníricos da tese caracterizando-se por uma 

linguagem técnica especializada, voltada a controlar o estado do sono, as aparições, a 

mediação luminosa (luz/trevas) e a recepção de mensagens.  

Talvez essa implicação funcional fique mais clara através de uma nuvem de termos 

exclusivos: o conjunto de palavras formada exclusivamente pelos lemmata que aparecem no 

corpus PGM da tese, eliminando-se dessa listagem os lemmata mais frequentes partilhados 

com o corpus global. 

 

 

 

 

 

 

 

 Quando extraímos o léxico geral, a visualização destaca as seguintes singularidades 

semânticas do conjunto onírico: 

a. λύχνος e ὄνειρος: termos característicos dos feitiços onirocríticos, ainda que a 

lamparina não seja exclusiva a eles; 

b. ὕπνος, κοιμάω, ὁράω, σκοτίζω, φάος: campo semântico que indicam situações, 

condições visuais e estados liminares (sono, visão, luz e sombra);  

c. ὅδε, παῖς, ὄρκος, φυλακτήριον, Σαβαώθ: termos ligados à identificação, ao 

juramento, à proteção, com uma teonímia específica. 

À parte ὄνειρος, nenhum outro léxico do conjunto é exclusivo do cenário onírico, 

mas a coexistência desses lemmata em um mesmo conjunto indica certa especialização 

funcional do discurso, articulado em torno da manipulação do espaço-tempo onírico, com 

operadores visuais, luminotécnicos e de personificação. 



135 

 

 Se invertermos o processo, suprimindo, do ranking global, o ranking dos lemmata 

que caracterizariam o corpus onírico, o resultado confirmaria, em princípio, os valores mais 

abrangentes do corpus geral. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Neste caso, os termos mais recorrentes dão conta de um universo mais genérico e 

universalizante:  

a. θεός, λόγος, μέγας, πᾶς, ἀπᾶς: vocabulário teológico amplo. 

b. ποιέω, δείκνυμι, χαίρω, βαίνω: verbos de ação geral, demonstração ou 

movimento. 

c. ἐγώ, μέσος, ἅπας: termos de indexação ou totalidade, pouco característicos de 

especialização ritual. 

4.6 Paradoxo entre “intencionalidade” e léxico nos PGM oníricos 

 

Apesar do efeito de perspectiva e do eventual enviesamento (a calibragem dos dados 

precisaria ser muito mais fina para modular melhor os resultados320), isso poderia, 

hipoteticamente, reforçar a ideia de que o corpus geral opera com estruturas abrangentes, 

enquanto o corpus onírico está mais técnica e funcionalmente vinculado a práticas 

específicas.  

Embora pareça óbvio dizer isso (que as fórmulas oníricas são mais especializadas 

que as fórmulas gerais), o traçado lógico do comportamento dos dados oferece, assim, uma 

hipótese material concreta para outras reflexões semânticas e estruturais. Mesmo sendo essa 

“fórmula geral” apenas a denominação de um produto estatístico (pois não há “fórmulas 

gerais” nos PGM, no sentido de uma essência ideal fora das aplicações concretas, e, de 

 
320 É preciso lembrar, como expliquei na seção 4.1 acima, que trabalho aqui apenas com os bots de texto e 

imagem, o que limita a efetividade da análise. Além disso, os dados brutos em si precisariam ser modulados a 

partir de ferramentas mais sofisticadas, com rotinas e saídas mais precisas, cuja margem de erro fosse mais 

bem controlada e, consequentemente, os riscos da análise resultante menores. Volto a insistir, minha análise 

aqui não tem caráter de verdade ou universalidade, nem se expressa buscando valores definitivos, mas indica 

apenas um caminho de trabalho, os resultados apresentados em função dos limites impostos pela conjuntura. 



136 

 

qualquer modo, não é isso que uma modelagem estatística significa), criamos, ainda que 

temporariamente, um vetor de análise funcional.  

Diante desse vetor funcional, podemos fazer algumas perguntas.  

A. O comportamento das práticas e fórmulas que nada têm a ver com 

oneiropompos ou oneiraiteton (por exemplo, as práticas a respeito do controle do 

thymós, ou as de caráter sexual, e elas são muitas nos PGM) se estrutura da mesma 

maneira que o corpus onírico escolhido aqui? Quer dizer: as características que 

diferenciam as fórmulas oníricas (oneiropompoi e oneiraiteta) das fórmulas do 

conjunto dos PGM são as mesmas características que diferenciam um 

thymokhatokon (um feitiço para se proteger do thymós de alguém) do conjunto dos 

PGM – para além da óbvia e explícita distinção temática entre esses tipos de 

feitiços?  

 

B. Seria possível determinar uma tipologia de feitiços no corpus geral dos PGM a 

partir das inferências extraídas dos diversos corpora particulares da tese – em vez 

de aplicar sobre essa tipologia categorias  aprioristicamente antropológicas gerais 

(“animismo”, “magia”, “pensamento primitivo” e todas as suas atualizações)? 

Quer dizer, traçar uma definição para os PGM que não partisse já da “magia” ou 

do “pensamento primitivo” e variantes, mas que fosse retirada exclusivamente dos 

próprios textos?  

 

C. Seria possível que o modo de operação específico de um tipo de feitiço (seja do 

feitiço sexual, seja do feitiço onírico, seja  do thymokhatokon etc.) funcionasse 

enquanto uma assinatura geral, a  ponto de passarmos de uma descrição puramente 

analítica para uma formulação preditiva? Identificar uma assinatura lexical que 

nos daria o poder de construir, por exemplo, novos feitiços sexuais funcionalmente 

coerentes com as fontes antigas? 

 

D. Seria possível construir uma transição que passasse da observação do 

comportamento de um corpus específico (como o dos maleficia sexuais) para a 

testagem empírica de uma “assinatura lexical” que lhe seria própria : doravante 

aplicando-a a  outros textos ou outros corpora? Quer dizer, entender que um 

determinado feitiço (onírico), mesmo não sendo “sexual”, se comporta como um 

feitiço sexual? Nesse mesmo sentido, mas indo além: baseado nos dados 

específicos (volto a insistir, sempre limitados) fornecidos acima , existiria um tipo 

específico de feitiço que fosse mais originário ou arquetípico que outros? Que  

servisse como modelo funcional para todos os outros tipos de feitiço? Os feitiços 

maléficos são inúmeros, mas, no final das contas, todos os tipos de maleficia dos 

PGM são construídos no padrão dos maleficia sexuais? E assim por diante. 

Tudo isso seria ambicioso demais para o que me propus neste momento. Podemos, 

no entanto, escolher, do repertório global de 41 feitiços oníricos, alguns que não entram 

explicitamente nas categorias trabalhadas até aqui (oneiraiteton e oneiropompos) e ver se, 

ainda que não explicitamente, o comportamento desses outros textos oníricos dos PGM 

(oníricos, mas que não se reduzem a essas duas categorias) também permitiria uma 

catalogação operacional válida sob o ponto de vista do nosso recorte: ou que repetissem ou 

que repelissem o comportamento funcional seja de um oneiraiteton seja de um 

oneirompompos.  



137 

 

Para isso, antes de mais nada, precisamos estabelecer os vetores básicos do material 

que escolhemos para constituir o corpus específico da tese: entender como funcionariam, em 

seu nível mais elementar, tanto os oneiraiteta quanto os oneiropompoi.  

Neste caso, as dificuldades já começam no léxico. Uma vez que alguns PGM usam 

os termos “oneiropompos” ou “oneiraiteton” sem coerência técnica, seria preciso, como 

passo seguinte à escolha dos textos que invocam essa nomenclatura, testar se o 

comportamento lexical dos feitiços com essas características corresponderia de fato à sua 

função (dentro da divisão binária escolhida aqui, ou oracular ou maléfica), 

independentemente do rótulo (chamado aqui de “intencionalidade” dos feitiços) 

autografamente inscrito nos textos (em geral, pelo cabeçalho das fórmulas)321. Tal teste nos 

permitiria observar, de modo estruturado e objetivo, se, concretamente, a intencionalidade 

corresponde, de fato, a um critério válido e coerente para organizar, interpretar ou diferenciar 

as fórmulas umas das outras. 

Com isso em vista, juntamente com a IA, criei um modelo vetorial (apresentado no 

Apêndice II) que permitiu fazer análises lexicais sistemáticas de alguns papiros, visando 

observar se todo esse circuito era, de fato, procedente322. Surpreendentemente, os resultados 

mostraram que nem sempre existe o alinhamento pressuposto na intencionalidade denotada 

das fórmulas: por exemplo, há situações de paralelismo e convergência entre 

intencionalidade maléfica e léxico maléficos em alguns feitiços; mas, em outros, a 

intencionalidade maléfica é acompanhada não por um léxico maléfico em si, mas por um 

léxico funcionalmente oracular.  

Nos exercícios do Apêndice II, ao ampliar esse escopo inicial, analisando outras 

fórmulas oníricas retiradas dos 41 feitiços do corpus geral – como PGM I, 96-131 e PGM 

V, 459-489, por exemplo, que seriam (pelo contexto inferido do feitiço, ainda que com certa 

ambiguidade) mais próximos dos oneiropompoi –, os valores lexicais acompanharam a 

intencionalidade maléfica declarada. No entanto, tomando como referência a análise de outro 

papiro onírico (PGM VI, 1-47, outro caso que não se autodenomina nem como 

oneiropompos nem como oneiraiteton, mas sim como um outro tipo de feitiço maléfico – 

 
321 Nenhuma relação com a Fenomenologia, claro: a palavra “intencionalidade” aqui é usada apenas para dar 

conta do objetivo da práxis, definido partir da sua denominação explícita: seja na própria fórmula (em geral, 

no cabeçalho), seja pelo contexto complementar (ou mesmo pressuposto, em certos casos) que se deixa capturar 

na trama do texto. 
322 O trabalho utiliza matemática, análise vetorial e gráficos que tornam difícil a  leitura. Demorei muito tempo 

para conseguir elaborar o modelo, o que seria impossível sem a IA, evidentemente, apesar do controle 

operacional e da calibragem dos prompts serem meus. A discussão constava, inicialmente, no corpo da tese, 

mas decidi deslocá-la para um apêndice e oferecer aqui apenas os resultados obtidos pelo modelo. 



138 

 

logo, mais próximo de um oneiropompos), verificamos os valores lexicais oraculares dos 

oneiraiteta. 

Desse modo, os resultados das experiências do Apêndice II reforçariam a hipótese 

de que há uma assinatura lexical própria e detectável para essas categorias, mesmo quando 

a terminologia técnica não está explícita na intencionalidade. Em sentido inverso, mostrou-

se que a explicitação (intencionalidade) da tipologia do feitiço (em geral, insisto, fornecida 

já no cabeçalho da fórmula) não necessariamente é coerente com o conteúdo lexical que o 

constitui. 

Com a ampliação do experimento (utilizando o modelo onírico dos oneirateta e dos 

oneiropompoi como base, mas, desta vez, analisando também fórmulas da edição de 

Preisendanz que nada têm de oníricas), certos resultados, estabelecidos no Apêndice II, 

sugeriram que a nomeação de um feitiço – mais uma vez, sua “intencionalidade” manifesta 

ou sua classificação tópica dentro do corpus – também não foi suficiente para apagar a 

estrutura estatística do léxico que denuncia sua funcionalidade profunda (e que não 

necessariamente acompanha a intencionalidade). 

O PGM XXXVI, 283-294, por exemplo, autografamente enunciado como um 

physikleidion, um feitiço de clausura genital e controle do desejo, opera em termos 

pragmáticos (intencionais) como um maleficium direcionado ao corpo da vítima. No entanto, 

o modelo vetorial, ao analisá-lo exclusivamente por seu campo lexical, classificou-o como 

pertencente ao grupo dos oneiraiteta. Esse paradoxo (ser pragmática e funcionalmente afim 

aos oneiropompoi, mas estatisticamente próximo aos oneiraiteta) não revela uma falha do 

modelo, indica, antes, sua utilidade: ao destacar a dissociação entre campo léxico e campo 

funcional, o modelo permite que se veja com clareza a heterogeneidade estrutural interna ao 

feitiço. 

Para incrementar isso, o exercício de reescrita de PGM XXXVI, 283-294, proposto 

no Apêndice II, apesar da complexidade, pareceu reforçar ainda mais esse ponto. Ao adaptar 

o vocabulário do physikleidion do campo semântico sexual para o campo semântico onírico 

(substituindo, por exemplo, μήτρα por ψυχή, σπέρμα por ὄνειρος, sem alterar a arquitetura 

lógica da operação geral proposta no texto), obteve-se um texto que continua sendo, 

funcionalmente, um maleficium, ainda que agora claramente configurado como maleficium  

onírico. Apesar disso, a classificação estatística permaneceu a mesma: o novo texto foi 

novamente identificado como oneiraiteton. Isso indica que, a despeito da função, é o campo 

lexical que governaria a topologia vetorial da fórmula, evidenciando que a estrutura 



139 

 

semântica compartilhada entre textos pode ser mais determinante que sua intenção 

manifesta. 

Deste modo, o experimento com o modelo vetorial, proposto no Apêndice II, não 

visou afirmar, obviamente, sobretudo em função dos limites instrumentais que disponho, 

que todo feitiço deve ser analisado nos moldes do binômio oneiraiteton/oneiropompos, mas 

que a estrutura lexical constitui um operador transversal e decisivo na constituição estatística 

dos feitiços, ainda que isso contradiga a retórica explícita ou os temas aparentes (nominais 

ou “intencionais”) de cada fórmula. É precisamente nesse tensionamento entre pragmática e 

léxico, mostrado pelo modelo, que aparece uma dimensão nova e interessante de 

investigação: o modelo permitiu identificar zonas constitutivas disfuncionais dentro da 

própria dimensão léxica que o ponto de vista temático e intencional não conseguiria 

demonstrar. 

A consequência disso é, por ora, pelo que me interessa aqui, puramente formal. 

Diante desse comportamento das fórmulas oníricas em papiro (algumas operando com 

funcionamento interno estável, convergente; e, outras, de maneira híbrida, paradoxal), 

podemos pressupor que outros feitiços do corpus geral da tese, ao menos alguns deles, não 

necessariamente obedecem a protocolos poéticos e narrativos unificados, contínuos, 

padronizados: além das diferenças tópicas evidentes entre eles (como é o caso entre 

oneiraiteton e oneiropompos), seria necessário analisar-lhes também o quadro “interno” no 

qual uma outra camada de sentido estaria, secretamente, em meio às tópicas e intenções, em 

operação323.  

Neste sentido, a perspectiva de análise narrativa das fórmulas que se impõe não 

poderia ser apenas movida pelo acompanhamento linear dos sintagmas denotados nos textos: 

as camadas de significação podem operar por um tipo de sintaxe oculta, um conjunto no qual 

a superfície dos sintagmas é disfuncional em relação aos seus próprios elementos 

denotativos. Assim, um mesmo texto, uma mesma fórmula do corpus onírico escolhido, por 

exemplo, pode falar línguas “mágicas” diferentes, em camadas heterogêneas e simultâneas, 

de significado. 

O que fica do exercício proposto é que a metodologia vetorial trabalhada no 

Apêndice II indica possibilidades de operação advindas, direta e estatisticamente, da própria 

 
323 Uma decorrência  lógica seria analisar outros tipos “intencionais” de fórmulas (não apenas o physikleidion, 

como também o thymokhatokon, o phylacterios etc.) e avaliar se o funcionamento lexical também seria 

flutuante – tal como se apresenta nos casos relativos ao universo onírico. Isso, entretanto, escapa aos propósitos 

deste trabalho. 



140 

 

semântica: e não apenas (como seria o caso da aplicação de um framework formalista 

clássico, de tipo proppiano ou greimasiano, por exemplo) das funções (permutação, 

equilíbrio, oposição etc.) dos termos no seio da estrutura. 

 

4.7 Linearidade flutuante e coesão esparsa em algumas fórmulas oníricas dos PGM 

 

Seria interessante complementar, a partir de um outro tipo de exercício, essa 

discussão da simultaneidade paradoxal de sentidos em algumas fórmulas oníricas do corpus, 

discutida no Apêndice II. Se pudemos perceber até aqui, ao menos em algum grau, 

disfuncionalidades no interior dos textos de algumas fórmulas mágicas oníricas (observada 

no contexto da leitura linear dos sintagmas), de que modo essas fórmulas responderiam à 

flutuação posicional (não linear) do mesmo tipo de léxico? Em outras palavras: e se 

mantivermos os mesmos sintagmas originais, apenas mudando seu lugar no interior dos 

textos? 

O princípio metodológico adotado é bastante simples:  

a). Lemos uma fórmula mágica onírica da mesma maneira que lemos textos 

filosóficos, legais, científicos ou mesmo “literários” (em seu sentido trivial, claro) 

da Antiguidade; quer dizer, buscando sua significação baseando a leitura no tipo 

de inteligibilidade vinculada à linearidade, à sintaxe e à semântica convencional.  

b). Pergunta: o contrato interpretativo que rege diversos PGM é o mesmo que 

opera nesse tipo de leitura ordinária, linear, sintática?  

c). Proposta: inverter a ordem de inteligibilidade linear presente em uma fórmula 

onírica do corpus da tese e analisar o sentido resultante. 

A partir da inversão da ordem de leitura (escolhendo uma ou várias possibilidades, 

ler de trás para frente, por sentenças, por colunas etc.), poderíamos elaborar uma comparação 

qualitativa entre a versão original e a transformada, identificando alterações semânticas, 

sintáticas, performáticas ou mesmo efeitos pragmáticos e mágicos do texto. Logo a seguir, 

cruzaríamos os dados a fim de comparar padrões lexicais, repetições, fórmulas, alterações 

estruturais, ou até mapear topologias discursivas diferentes que emergem da nova ordem.  

O exemplo escolhido para o exercício de inversão foi a fórmula onírica PGM VII, 

222–249 (ver o texto original no Apêndice I). Invertendo-se o texto do papiro em blocos de 

sentenças, ficaremos com o seguinte resultado: 

τὸ δὲ ζῴδιον γέγραπτα[ι] ἐν τῇ ἀρχῇ τῆς βίβλου. 

 

ἤδη, ἤδη, ταχύ, ταχύ.’   

χρημάτισόν μοι περ[ὶ] τοῦ δεῖνα πράγματος ἀψεύστως, ἀσκαν̣δ̣[α̣]λίστως,   

ἐλθέ, κ̅ύ̅ρ̅ι̅ε̅,   



141 

 

Ἀ̅ν̅ο̅ύ̅θ̅: Ἀ̅ν̅ο̅ύ̅θ̅: μ̣̅.......ο̣ρα φ̅ησ̅̅α̅ρ̅α̅ η.̅̅.̅. 

 

ὁρκ[ίζω σὲ κατὰ] τῶν βʹ ὀνομάτων σου   

[δ]ι[ὰ] π[αν]τὸς καίεται· ὁρκίζω σέ, οὐκ ἀγνοοῦμεν·   

Βησᾶς ἀμβλυωπός.   

ὁ ἐν τοῖς ποσὶν ἔχων κεφαλὴν καὶ τὴν ὅρ[α]σιν,   

σὺ εἶ ὁ ἀκέφ[α]λος θ̅ε̅ό̅ς̅,   

Ἀ̅ν̅ο̅ύ̅θ̅, Ἀ̅ν̅ο̅ύ̅θ̅: κατὰ τῶν βʹ ὀνομάτων σου ὁρκίζω σέ, δαίμων,   

ἐν ᾗ πάντα ἀναγορεύεις.   

ἔγειρόν σου τὴν νυκτερινὴν μορφήν,   

τῶν πρὸς κεφαλῆς τοῦ οὐρανοῦ λαλούντων καὶ ἀγρυπνούντων   

τὸ <αἷμα> τῶν βʹ ἱεράκων· οὐκ εἶ δαίμων, ἀλλὰ   

ἀ[ν]άστα, δαίμων· ὃν λέγουσιν Ἀ̅ν̅ο̅ύ̅θ̅,   

ῥητίνης καὶ ἀσφάλτου, ὑπαγκώνιον πρὸς κεφαλῆς ἔχων   

καὶ κατακείμενος ἐπὶ σορῷ,   

σὺ εἶ ὁ ἐπὶ τῆς Ἀνάγκης Α̅ρ̅β̅α̅θ̅ι̅α̅ω̅,   

σὺ εἶ, <οὗ> τὸ στόμα διὰ παντὸς προσχέεται,   

ὁ βροντάζων, ὁ ἀστράπτων,   

τὸν ἐπὶ τοῖς ποσὶν ἔχοντα τὴν ὅρασιν·   

τὸν ἀκέφαλον θεόν ἐπικαλοῦμαί σε·   

λόγος ὁ λεγόμενος ἐπὶ τὸν λύχνον. 

 

ἵνα μή σε πλήξῃ,   

περίθου τὸ δὲ ῥάκος περὶ τὸν τράχηλον.   

τῷ Ἰσιακῷ μέλανι ζωγραφίαν ἐμμάξῃς   

καὶ νάρδῳ ἢ ῥοδίνῳ τὴν χεῖράν σου ἐξαλείψῃς, εἰ μή,   

οὐκ ἀποχωρήσει, καὶ λέξει σοι ὁ θεός κ[α]ὶ ἥξει σου ἐγρηγοροῦντος σχεδόν·   

τὴν χεῖ[ρά]ν σου περίβαλε μέλαν Ἰσιακὸν λαβών   

καὶ τὸν λόγον δίωκε μετὰ μέλανος γραφικοῦ γράφε,   

καὶ ἐν αὐτῷ ἀπόθου πάντα λειώσας. 

 

ὕδωρ ὄμβριμον, καὶ κιννάβαρι, καὶ χυλὸν ἀρτεμισίας μονοκλώνου   

καὶ γάλα συκαμίνου, καὶ κορώνης, ὅμοιον   

καὶ αἷμα περιστερᾶς λευκῆς, μίλτον λαβὼν. 

 

Ὀνειραιτητὸν Βησᾶς 

 

Tradução (livre) do material invertido: 

O sinal está desenhado no início do livro. 

 

Já, já , rápido, rápido. 

Revela para mim sobre tal assunto, com veracidade, sem tropeço. 

Vem, senhor, 

ANOUTH, ANOUTH, … ora PHESARA E … 

Eu te conjuro pelos teus dois nomes, 

tu és, aquele cuja boca queima sem cessar; 

não ignoramos: tu és 

Besas, o de visão turva. 

Aquele que tem, nos pés, a  cabeça e a visão, 

tu és o deus acéfalo. 

ANOUTH, ANOUTH – eu te conjuro, daimon, 

pelos teus dois nomes. 

Na qual tu anuncias todas as coisas. 

Desperta tua forma noturna, 

dos dois falcões, que falam à cabeça do céu e permanecem despertos — 

o sangue deles – não és um daimon, mas 



142 

 

levanta-te, daimon, aquele que chamam ANOUTH, 

que tem junto à cabeça uma almofada  

de resina e betume, e jaz sobre um caixão, 

tu és aquele junto da Necessidade, ARBATHIAŌ, 

tu és, cuja boca continuamente jorra, 

o trovador, o lançador de raios, 

aquele que tem a visão nos pés; 

eu te invoco, deus acéfalo [Besas]; 

Fórmula a ser dita à lâmpada: 

 

Para que não te fira, 

envolve o pedaço de pano no pescoço. 

Com tinta isíaca negra, esfrega a pintura  

e, se não apagares tua mão com nardo ou óleo de rosa, 

o deus virá, e te falará, e não se retirará, se tu estiveres desperto. 

Envolve tua mão com tinta isíaca negra, 

e, com grafite negro, escreve, 

e, depois de teres dissolvido tudo, deposita nisso. 

 

Água de chuva, e cinábrio, e suco de artemísia de um só caule, 

e leite de amoreira, e (sangue de) corvo, semelhante, 

e sangue de pombo branco, e ocre vermelho, tendo tomado. 

 

Oneiraitētón de Besas. 

Comparado com o original do Apêndice I, o procedimento de inversão causou 

modificações, algumas evidentes, outras nem tanto: 

* A unidade ritual conclusiva (ζῴδιον γέγραπται...) do original manteve-se na 

inversão, mas desta vez como uma antecipação do fecho visual e geral do feitiço: 

mesmo com a inversão, o material permaneceu espelhando a estrutura genérica de 

um grimório. 

* A unidade de súplica e vocativo (χρημάτισόν μοι..., ἐλθέ...) foi antecipada, 

funcionando como proemium do bloco invocatório. Ainda assim, a função dessas 

unidades performativas não mudou significativamente. 

* O núcleo invocatório e nomeativo (linhas 235-245) foi mantido como centro 

estrutural invertido, já  que essa parte é formalmente simétrica e resistiu às 

inversões. 

* A parte instrucional e de preparação ritual (linhas 225-230) foi recuada ao final 

da nova versão, funcionando como fundamento material para o efeito invocado. 

O levantamento estatístico dos lemmata da fórmula original indica o seguinte 

comportamento do feitiço – a frequência mínima considerada foi para os lemmata que 

aparecem ao menos 2 vezes no texto: 

 

 

 

 

 

 



143 

 

Termo Freq. 

Ἀνούθ 5 

δαίμων 3 

ἔχω 3 

θεός 3 

ἀκέφαλος 2 

Βησᾶς 2 

γράφω 2 

λαμβάνω 2 

λόγος 2 

λύχνος 2 

μέλας 2 

ὄνομα 2 

ὅρασις 2 

στόμα 2 

χείρ 2 

 

 

Logicamente, mantendo-se o conjunto lexical idêntico entre o original e a inversão, 

o levantamento estatístico (o número de vezes que cada lemmata apareceu no texto) 

permaneceu o mesmo. Em outras palavras, a contagem dos lemmata, nos dois casos, foi 

completamente insensível à ordem sequencial. Isso, apesar da aparente superficialidade da 

afirmação, não era evidente, pois, como sabemos, inversões podem alterar radicalmente o 

sentido do texto324.  

Podemos sintetizar brevemente o efeito da inversão dessa maneira: 

* Por um lado, tomando-se como um dos objetivos do exercício a percepção de 

dominância lexical, de isotopias semânticas, de campos de recorrência, a  análise 

deu resultado zero: o inventário lexical (a quantidade e a qualidade dos vocábulos), 

em si mesmo, não mudou. 

* Por outro lado, sendo o objetivo compreender estrutura, performatividade, 

coesão textual, relações gramaticais ou efeito mágico, a inversão colapsou apenas 

aparentemente essas dimensões. Neste caso, a estatística lexical também foi 

incapaz de capturar a  dinâmica. 

 
324 Consideremos uma sequência lógica elementar: “O veneno foi ingerido. O homem morreu.”.  Invertendo a 

ordem: “O homem morreu. O veneno foi ingerido.” Neste caso, os lemmata são rigorosamente os mesmos, a 

pontuação idêntica, mas a operação inverteu a  relação causal, o tempo narrativo foi perturbado, e a inferência 

semântica se tornou ambígua: o que antes era uma consequência (morte pelo veneno) agora pode ser lido (o 

veneno ingerido) como irrelevante, redundante ou até sem vínculo com o evento anterior.  

A visualização dos lemmata mais frequentes no feitiço original é a 

mesma que no feitiço invertido.  

 

Nomes próprios como Ἀνουθ, substantivos associados a entidades 

divinas (θεός, δαίμων, ἀκέφαλος), termos de agência (γράφω, 

λαμβάνω), órgãos sensoriais ou vetores da performatividade (στόμα, 

ὄρασις, χείρ), além de elementos rituais como λύχνος, compõem o 

núcleo léxico dominante da fórmula. 



144 

 

Isso sugere que o eixo performático-ontológico do feitiço – baseado na invocação de 

nomes (Anouth, Besas), na identificação de entidades (deus acéfalo, daimon), bem como na 

corporeidade ritual – mostrou-se resistente a operações de reversão topológica, mantendo-

se estruturalmente robusto quando a sequência original foi modificada (ao menos, quando é 

invertida). Não se trata, portanto, de uma estabilidade discursiva baseada em progressão 

lógica, mas de uma resiliência interna e estrutural da linguagem da fórmula, enraizada na 

iteração de nomes, na nominalização extrema e na densidade dos elementos corporais e 

vocativos. Não colapsando a função da linguagem presente na fórmula, a inversão apenas 

redistribuiu seus polos de ativação.  

Sendo assim, o texto da fórmula não se funda prioritariamente na coerência linear 

sintático-semântica, mas na coerência pragmática do gesto ritual e da performance exigida 

pela práxis: invocação de nomes próprios, manipulação de séries, repetições, enumerações, 

e presença de marcadores performativos (nomes, ordens, demandas, materiais, símbolos). 

Algo análogo acontece quando invertemos narrativas de sonhos. Se recuperarmos o 

texto onírico da seção 4.1 acima, teremos o seguinte resultado: 

Original: “Eu subia a escada, que estava em um tipo de submarino que continha 

muitas cadeiras de cinema e um armário de mogno. Um precipício se abria a cada 

vez que a garrafa era posta sobre a mesa da cozinha (a cozinha estava em meio às 

cadeiras) e eu não conseguia entender direito o que dizia o alto-falante dentro do 

armário de mogno. Do lado dele, um cachorro abanava a cauda para alguém com 

a cara de um senador conhecido e que tinha o rosto de meu pai quando era muito 

jovem”. 

 

Inversão: “Um cachorro abanava a cauda para alguém com a cara de um senador 

conhecido e que tinha o rosto de meu pai quando era muito jovem. Do lado dele, 

o alto-falante dentro do armário de mogno, um precipício se abria a cada vez que 

a garrafa era posta sobre a mesa da cozinha (a cozinha estava em meio às cadeiras) 

e eu não conseguia entender direito o que ele dizia. Eu subia a escada, que estava 

em um tipo de submarino que continha muitas cadeiras de cinema e o armário de 

mogno”. 

 Vemos que a estrutura onírica também resiste à dissolução da coerência linear-

sintática: a inversão preserva sua potência figurativa e sua lógica associativa (por 

justaposição, condensação ou substituição simbólica), mesmo rompendo a ordem anterior325.  

 
325 Essa estrutura não é uma word salad (do tipo “O piano da janela voa porque as esquinas estão descalças, e 

minha mãe respira círculos quando o açúcar pensa no muro”), uma vez que a narrativa onírica se constitui (ao 

menos se pretende) como o relato de uma experiência concreta e pretérita (ainda que corporificada no presente 

verbal) e pressupondo um universo referencial com certo tipo de coerência mínima – ao passo que o word salad 

é, em geral, apresentado como puro ato dentro de um presente absoluto, sem eixo espaço -temporal diferido, 

prescindindo de um universo referencial fora do próprio ato de escrita. 



145 

 

Já no caso da fórmula onírica do PGM, porém, o que estava em jogo, desde o início, 

não era a coerência imagética nem a cadeia simbólica que, tanto nas teorias antigas quanto 

nas modernas, conferem sentido psíquico ao conteúdo latente de um sonho, mas a 

funcionalidade do gesto ritual codificado. A eficácia da fórmula não depende 

exclusivamente da ordenação temporal ou lógica: parece residir, antes, na reprodução de 

núcleos performativos, cuja disposição pode ser reorganizada sem perda da eficácia textual 

esperada.  

Na verdade, fica evidente que feitiço onírico do PGM nada tem a ver com o texto 

onírico descrito acima, nem com qualquer outro texto onírico da mesma categoria. Das cinco 

características notáveis no plano discursivo da narrativa onírica apresentada na seção 4.1, 

apenas a primeira, a parataxe (que fornece o efeito de fluxo descontínuo, de quebra do 

encadeamento lógico), é simultaneamente compatível com a fórmula onírica dos PGM. Nem 

a topologia sequencial improvável (submarino → cozinha → armário → precipício), nem a 

condensação de elementos díspares (senador com rosto do pai jovem), nem o deslizamento 

de referentes (junções que violam categorias ontológicas: animal ↔ humano, objeto ↔ 

espaço, espaço ↔ corpo), e poderíamos até mesmo descartar, de certa forma, embora seja 

menos evidente, a abolição da causalidade (as ações se sucedem sem motor lógico claro, 

organizadas por afinidade semântica, afetiva ou puramente sonora): nada disso, a rigor, está 

em jogo na práxis de PGM VII, 222-249 ou de sua inversão. 

Assim, podemos reafirmar que, diferente do sonho, que produz sentido na oscilação 

entre imagem e deslocamento da ordem esperada dos sintagmas habituais, a fórmula onírica 

do PGM se torna funcional por condensação de comandos, iterações e aglutinações de signos 

operativos – mesmo sob nova ordem. Uma vez definida a inversão de PGM VII, 222-249 

como parte do pacote de signos que pertence ao conjunto-universo pragmático das fórmulas, 

seu significado último é sempre soberano: se algo foge à ordem no conteúdo do texto, se 

algo não parece certo, se algo excede, se algo falta, se algo entra em conflito ou em 

contradição, esse algo será rapidamente absorvido como necessário à ordem misteriosa 

imposta pelo próprio texto.  

Por conta disso, a linguagem da fórmula, ao contrário da linguagem narrativa ou 

argumentativa, ou mesmo a linguagem dos sonhos (que é altamente conectiva), tolera a 



146 

 

anulação da linearidade, sem que se desfaça o campo de sua ação pragmática326. Inverter a 

ordem de suas sentenças, portanto, não a desativa, mas apenas reconfigura a superfície de 

sua performance. 

Evidentemente, essa operação permitindo que o conjunto lexical tolere, absorva ou 

até reintegre operações formais abruptas (inversões, colapsos sintáticos, desordens lineares, 

erros materiais), sem que seu estatuto de fórmula eficaz seja imediatamente colocado em 

questão, não pode ser estendida a todas as fórmulas dos PGM, pois certos feitiços (sobretudo 

quando se trata de material estruturado de modo mais litúrgico) dependem de narrativas 

baseadas na linearidade327. O mesmo ocorre, obviamente, com as narrativas que aparecem 

nos textos doutos “literários” e afins328.  

 
326 Pesquisas recentes, baseadas na análise de atributos de grafos de fala (Speech Graph Attributes, SGA) 

aplicados a relatos de sonho de indivíduos “saudáveis” (o grupo de controle [control subjects], neste caso, o 

grupo sem diagnóstico psiquiátrico), bem como de pacientes bipolares e esquizofrênicos, demonstraram que a 

conectividade lexical é uma das propriedades estruturais que mais claramente distinguem o sonho de indivíduos 

sem psicose daquele produzido em quadros esquizofrênicos. A metodologia pressupõe que os relatos de sonho, 

por sua estrutura narrativa não linear, são especialmente informativos, permitindo revelar com maior 

sensibilidade alterações no fluxo do pensamento. Os grafos são construídos a partir da sequência temporal de 

palavras, representadas como “nós” conectados por arestas dirigidas. Nos experimentos conduzidos, os 

indivíduos do grupo-controle produziram relatos de sonho mais conectados e densos do que seus relatos de 

vigília; pacientes bipolares, em fase maníaca, também apresentaram sonhos mais densamente estruturados do 

que seus relatos de vigília, com maior número de ciclos e maior grau médio de conexões. Em contraste, os 

pacientes com esquizofrenia exibiram conectividade reduzida e baixa recorrência tanto nos relatos de sonho 

quanto nos de vigília, com topologias empobrecidas e pouca variação entre os dois estados narrativos. Assim, 

os grafos derivados de relatos de sonho demonstraram ser mais informativos para o diagnóstico diferencial de 

psicoses do que os derivados de relatos de vigília. Ver: MOTA, Natália et al. “Graph analysis of dream reports 

is especially informative about psychosis”. Scientific Reports, v. 4, n. 3692, 2014. Disponível em: 

doi:10.1038/srep03691. Acesso em: 26 jun. 2025. 
327 Por exemplo, o Oitavo Livro de Moisés (PGM XIII, 1-343), o PGM XIII, 734-1077, ou a chamada Liturgia 

de Mitra (PGM IV, 475-829), longos procedimentos rituais que são, muitas vezes, construções preliminares 

necessárias à execução de fórmulas para diversos fins. 
328 Narrativas doutas (poéticas) seriam o caso mais extremo dessa obediência à linearidade, pois sua 

estruturação implica na existência e na performance de personagens (logo, de elementos “subjetivos”) na 

construção da ação. Nem o Idílio II (Φαρμακεύτριαι) de Teócrito (descrevendo os reclamos de amor de 

Simeta), nem o Epodo V de Horácio (com a velha Canídia sacrificando uma criança romana a fim de conseguir 

a atenção de seu amado), que descrevem a ação de feiticeiras criando filtros eróticos de amarração, resistiriam 

muito bem à ruptura da linearidade narrativa apresentada nos poemas originais, tal como os conhecemos. Além 

disso, no contexto que interessa aqui, essas narrativas poéticas constroem o plano linear da ação a partir de 

personagens que, em princípio, utilizam-se de procedimentos maleficiais apresentados de maneira 

relativamente genérica (não receituária): as narrativas descritas não são, em si mesmas, “mágicas”. Horácio usa 

feiticeiras no enredo de outros poemas (nas Sátiras I e II, e nos Epodoi 3 e 17), sempre no mesmo contexto. 

Ver PASCHOUD, François. “Horace, Epode 5: que signifie l’imprecation de Canidia?” Quaderni Urbinati di 

Cultura Classica, [New Series] vol. 4, p. 93-109, 1980; PAULE, Maxwell. Canidia, Rome’s First Witch. 

London/New York: Bloomsbury Publishing, 2017. Para o contexto latino geral, ver TUPET, Anne -Marie. La 

magie dans la poésie latine. Paris: Les Belles Lettres, 1976 (2ed., 2009). Para Teócrito, ver FARAONE, 

Christopher. “The Performative Future in Three Hellenistic Incantations and Theocritus Second Idyll”. 

Classical Philology, v. 90, n. 1, p. 1-15, 1995; e HORDERN, J. H. “Love Magic and Purification in Sophron, 

PSI 1214a, and Theocritus’ Pharmakeutria”. The Classical Quarterly, v. 52, n. 1, p. 164-173, 2002. 



147 

 

No entanto, o tipo de exercício proposto poderia ser aplicado a praticamente todos 

os feitiços do corpus onírico da tese – e, na razão crescente de sua fragmentação, obteríamos 

resultados ainda mais consistentes. Vejamos esse exemplo, altamente fragmentário 

(Suplementa Magica, 85, 41-44): 

[41] ὀνειρ̣ετηϲί̣̣α̣. 

γρ(άψον) τὸ ὄνο(μα) [το]ῦ̣τ̣[ο εἰ]ϲ̣ χαρτάριον 

ἢ εἰϲ φύλλ[ο]ν̣ .....ϲ̣ καὶ ἐπι.[..]αϲ 

[44] δ̣ι̣.ανα̣..[.]....[..]..τ̣η̣[..]....[  

 

[41] Indução de sonhos. 

Escreva este nome em um pedaço de papiro 

ou em uma folha... (?) 

e consagra (?) 

(?).. 

 

Invertendo-se o texto, temos: 

 

[44] δ̣ι̣.ανα̣..[.]....[..]..τ̣η̣[..]....[  

ἢ εἰϲ φύλλ[ο]ν̣ .....ϲ̣ καὶ ἐπι.[..]αϲ  

γρ(άψον) τὸ ὄνο(μα) [το]ῦ̣τ̣[ο εἰ]ϲ̣ χαρτάριον 

[41] ὀνειρ̣ετηϲί̣̣α̣. 

 

e consagra (?) 

em uma folha ... (?) 

em um pedaço de papiro escreva este nome 

Indução de sonhos 

Ao invertermos a posição de cada termo, a alteração do conteúdo transformou a 

ὀνειρ̣ετησία [“indução de sonho”], de paratexto (no original) em uma espécie de nomen 

sacrum (na inversão) para onde se dirige a práxis. Ainda assim, poderíamos pressupor a 

economia geral do procedimento pela denotação da intencionalidade: antes, no original, ela 

aparecia no cabeçalho; agora, na inversão, ela aparece como nomen sacrum, uma 

“divindade” que anunciaria, mesmo na condição de divindade, o propósito prático da 

fórmula. A coerência e o sentido concreto do original e da inversão continuam existindo, 

ainda que esparsamente: teremos, no original, uma tipologia (ὀνειρ̣ετησία, um envio de 

sonho, no original) ou, na inversão, um nome (mas que informaria ainda assim a tipologia); 

uma práxis (“escreve o nome (?) em um pedaço de papiro”), que seria comum tanto ao 

original quanto à inversão; e um destino (no texto original) ou uma origem da ação 

(“consagra”, na inversão). Se não podemos dizer que a fórmula onírica invertida trate da 

mesma coisa que a fórmula original, ela não se perdeu enquanto fórmula onírica “mágica”. 

Deste modo, se reduzida aos extremos, mesmo significando coisas diversas, trata-se de uma 



148 

 

linguagem que opera em unidades densas e modulares, pouco dependentes da sequência 

sintática tradicional.  

Estatisticamente, claro, como já insisti, a inversão pura e simples (o vocabulário 

permanece o mesmo, qualitativa e quantitativamente) não muda a dominância léxica, as 

isotopias semânticas, os campos de recorrência. Entretanto, do ponto de vista da estrutura, 

da performatividade, da coesão textual, das relações gramaticais, da lógica, dos pressupostos 

e dos efeitos (pretendidos) da práxis mágica, a inversão permitiu observações 

hermeneuticamente produtivas. Deste modo, as novas associações, os deslocamentos das 

invocações, das permutações das voces magicae, os novos paradoxos internos criados pela 

inversão do texto etc. não invalidaram, ao menos para nós, o caráter paratático, os 

encadeamentos não subordinativos, a hipertrofia da enumeração sobre a articulação 

proposicional (a prevalência da série sobre a proposição, se quiserem), a permissividade 

combinatória, e sobretudo a obscuridade normalmente atribuída aos textos (sobretudo nos 

documentos mais fragmentários)329. 

Antes de iniciar a parte conclusiva, creio que uma última reflexão sobre o método 

seja importante. O procedimento vetorial apresentado no Apêndice II, e complementado com 

as ações descritas nesta seção, não é exatamente um procedimento silogístico: se ele serviu 

para desenvolver ideias e argumentos, ele mesmo não se constituiu enquanto estrutura 

argumentativa per se. Isso porque todas essas operações e experimentos serviram não para 

provar um ponto de vista, mas para mostrar uma economia de funcionamentos em um 

determinado espaço estipulado a priori.  

Talvez uma imagem possa esclarecer melhor esse ponto330. Seria mais ou menos 

assim: peguei um forro de cama com elástico e o joguei sobre o corpus selecionado de PGM. 

Cada experimento, cada operação metodológica feita, significou uma puxada no elástico e 

um aperto no corpus – proporcionando uma percepção diferente do resultado. Isso foi feito 

de tal maneira que, ao fim, o forro mostrou um objeto ocupando um espaço em seu interior.  

 
329 Não tratarei desse aspecto aqui, mas, estilisticamente, a  inversão também preserva diversos dispositivos 

presentes no original e que fazem parte integrante da envergadura geral das fórmulas (oníricas ou não): por 

exemplo, diversas anáforas, juntamente com paralelismos e ressonâncias típicas de hinários e litanias (como 

“σὺ εἶ... σὺ εἶ...” e “Ἀνοῦθ, Ἀνοῦθ”, “ἀψεύστως, ἀσκανδαλίστως” / “ἤδη, ἤδη, ταχύ, ταχύ etc.), que reforçam 

o chamado responsorial das entidades preternaturais, foram totalmente preservadas na inversão e constituem 

parte significativa do funcionamento da práxis em ambos os casos. 
330 Depois que escrevi isso, me dei conta de que essa imagem não é original – mas, infelizmente, não tenho 

condições de identificar a fonte. O que me vem à cabeça seria uma metáfora que Artur Avila utilizou para 

descrever uma pesquisa de Carlos Gustavo Tamm Moreira, do Impa (cf. SALLES, João M. “Artur tem um 

problema”. Piaui, n. 40, janeiro 2010). Embora tenha conseguido acesso ao artigo, a imagem não está lá. 



149 

 

Fisicamente, eu sei o que reuni e o que estaria lá dentro: os 18 feitiços do corpus onírico da 

tese. Mas, quimicamente, a reunião produziu, lá dentro, um objeto novo. Eu não consigo ver 

esse objeto, o forro é opaco, não me permite: ainda assim, mesmo que eu não saiba 

exatamente no que o material se tornou, consigo perceber sua existência, o espaço que ele 

ocupa, sua forma, como ele pode ser manipulado, o que acontece quando se aperta mais o 

elástico em um canto que em outro. Deste modo, os procedimentos adotados não visam 

provar nada, mas antes adotar estratégias topológicas de apreciação de sua plasticidade. 

Talvez essa plasticidade, que não é necessariamente silogística, mas estatística, seja aquilo 

que tenha sido realmente interessante de valorizar nesse percurso. 

 

4.8 Conclusões provisórias 

 

Com tudo isso em mente, o exercício de inversão permitiu valorizar o corpus onírico 

da tese como um tipo de texto reticular: construído não em sequências lineares nem em 

hierarquias rígidas, mas em nós (ou unidades) conectados por relações múltiplas, não 

necessariamente ordenadas. É um modelo em rede, estrutural, centrado em núcleos 

gravitacionais (nomes divinos, objetos, invocações, comandos etc.), onde a importância de 

cada elemento depende de suas conexões internas e contextuais, e não de sua posição fixa 

numa cadeia linear. Essa estrutura é, em princípio, paratática, em oposição a modelos 

hipotáticos (baseados em subordinação); modular, em contraste com a discursiva sequencial; 

e frequentemente não-orientada, ou seja, não exige direção temporal, lógica ou 

argumentativa.  

Se pensarmos a partir de uma linguagem mais filosófica, por assim dizer, podemos 

sustentar que uma possível katalepsis (a apreensão da forma, do nome, da função etc.) 

decorrente das fórmulas ocorreria não por progressão (linear), mas emergindo de uma 

espécie de disposição agregativa331: em vez de silogismos, o que vemos são parataxes de 

fórmulas, enumerações de materiais, comandos imperativos, acumulação de epítetos e 

nomes divinos (onomata). Deste modo, um modelo de gramática onírica dos PGM (neste 

caso, restrita ao material apresentado no corpus, claro) diferiria da dependência estrita da 

gramática da língua ordinária, na qual outros textos narrativos (incluindo os do próprios 

 
331 Sem entrarmos em discussões infinitas, podemos dizer que, nos discursos lógicos ou científicos, ao menos 

idealmente, a  forma comum de uma katalepsis se daria por progressão linear, com base em organização 

proposicional, encadeamento sintático, regime de causa e consequência, argumentos e provas. 



150 

 

PGM, aqueles apresentando rituais complexos) assentam sua performatividade: em nosso 

caso, baseada mais em paralelismo, isotopia, iteração (pela conquista paulatina da repetição), 

nomeação (divina, natural, objetal e preternatural) e encadeamento associativo do que em 

sintaxe proposicional. 

No caso de PGM VII, 222-249, há nomes divinos isolados (Ἀνουθ, Βησᾶς, θεὸς 

ἀκέφαλος [Anouth, Besas, Deus acéfalo]); comandos autônomos (γράψον, ἐπικάλου, 

χρημάτισον [escreve; invoque; dá um oráculo]); sequências enumerativas de materiais 

(μίλτος, αἷμα περιστερᾶς, κιννάβαρι [terra vermelha; sangue de pomba; cinábrio]); marcas 

visuais (γράφε ἐν αὐτῷ... τὸ ζῴδιον γέγραπται [escreve nele... o zódion gravado); indicações 

de gesto (περίβαλε τὴν χεῖράν σου, ἔγειρον, ἀνάστα [estende a tua mão; levanta; ergue-te]): 

e cada uma dessas unidades não precisa necessariamente da anterior ou da seguinte para 

produzir seu efeito ritual. No contexto, a inversão λαβών καὶ τὸν λόγον δίωκε μετὰ μέλανος 

γραφικοῦ γράφε... [E, pegando a palavra, escreve com tinta de preta...,], por exemplo, 

mesmo com certo ruído sintático, poderia perfeitamente ser entendido como parte de uma 

fórmula dos PGM.  

Assim, essas unidades estão conectadas não apenas porque dependem da gramática 

ordinária da língua, mas porque também pertencem ao mesmo campo operativo e genérico 

das fórmulas. Na verdade, a ordem seria aqui secundária em relação à sua presença formal, 

e sua densidade existe no conjunto universo criado pela práxis – razão pela qual a inversão, 

recombinação ou dispersão dessas unidades não anula sua potência funcional. 

Fundamentalmente, podemos dizer que seus componentes operam como módulos 

semânticos ou pragmáticos autossuficientes. 

No exercício com PGM VII, 222-249, comparada a inversão com o original, a quebra 

da linearidade fez emergir novas sequências que não teriam sido construídas 

“racionalmente” pelos praticantes ou pelo expert, mas que, curiosamente, não conseguem 

escapar do conjunto-universo referencial da própria práxis: o novo texto resultante, apesar 

de relativamente incongruente, pode ser perfeitamente interpretado no contexto dos efeitos 

da linguagem presentes nas fórmulas: extáticos, glossolálicos, ou mesmo de um tipo de 

koinonia (no sentido “místico” do termo, tipo de efeito que, de certa forma, entra em cena 

em feitiços engajados com invocações e preces) – o que talvez até amplifique aspectos 

presentes, mas não totalmente explícitos, no texto original.  

Com base nos resultados obtidos no Apêndice II, por sua vez, duas consequências 

adicionais podem ser exploradas. A primeira é metodológica e diz respeito ao valor 



151 

 

heurístico do modelo vetorial. A segunda é hermenêutica e diz respeito à instabilidade 

categorial das fórmulas, sobretudo quando submetidas a operações de reescrita ou 

recontextualização. 

Do ponto de vista metodológico, o modelo vetorial permitiu verificar, a partir dos 

dados fornecidos, que a estrutura lexical de uma fórmula pode ser dissociada de sua função 

manifesta, sem que isso implique erro ou inadequação – ao contrário, tal dissociação pode 

revelar camadas latentes de coerência formal, detectáveis apenas quando se extrai a fórmula 

de seu campo semântico imediato e se projeta sua topologia lexical em um espaço funcional 

mais amplo. A fórmula não é, portanto, uma unidade semântica fechada, mas um vetor em 

um espaço de intensidades léxicas que podem ser comparadas, reclassificadas ou até 

recombinadas. Tal perspectiva relativiza o peso da intencionalidade explícita (presentes nos 

cabeçalhos ou em paratextos) e incorpora à análise o plano da materialidade distributiva dos 

signos. 

Do ponto de vista hermenêutico, os testes realizados com o physikleidion mostram 

que a reescritura de uma fórmula não conduz necessariamente à sua deformação ou à sua 

falsificação. Ao contrário, ao preservar os mecanismos estruturais da práxis (sequência de 

comandos, uso de nomes, gestos rituais, objetivos de transferência ou recepção), a 

recombinação lexical (feita com a IA) pôde gerar novos textos totalmente coerentes com o 

sistema simbólico dos PGM que analisamos. Isso autoriza a pensar as fórmulas não como 

“textos sagrados” fixos, mas como unidades flexíveis, iteráveis, sujeitas a variações formais 

que não comprometem seu estatuto pragmático. O próprio modelo vetorial mostrou que a 

reescrita onírica do physikleidion, mesmo operando com uma intencionalidade maleficial 

declarada, foi reconhecida como pertencente ao campo dos oneiraiteta – indicando-se a 

importância da organização lexical sobre a finalidade nominal da fórmula. 

Por fim, a convergência entre essas duas perspectivas permite avançar uma hipótese 

de trabalho: as fórmulas tratadas aqui não são apenas artefatos rituais codificados, mas 

operadores semânticos em um sistema dinâmico de variações, cujas propriedades estruturais 

podem ser analisadas formalmente, de modo relativamente independente de sua origem ou 

denominação. Nesse sentido, o uso de modelos vetoriais e experimentos de recombinação 

textual não apenas ampliou as possibilidades analíticas, mas também contribuiu para uma 

teoria (uma teoria modesta, vejam bem) dos PGM oníricos como unidades combinatórias, 

onde o sentido emerge da articulação entre forma e função, e não da adesão a categorias pré-

definidas. 



152 

 

Não sendo necessariamente estruturas internamente unívocas, as fórmulas oníricas 

funcionam como dispositivos que, para o cumprimento de suas promessas, provavelmente 

apostam tanto, ou mais, na performance do praticante que na própria textualidade. Talvez 

esteja na flutuação interna dos textos, no vácuo deixado pela indefinibilidade do paradoxo 

entre intenção e léxico, que esteja o lugar e a força do praticante, onde ele deve agir para 

definir, de fato, a qualidade intencional da fórmula e da operação que ele conduz. 

 

4.9 Generalizações 

 

Uma vez estabelecidos esses pontos essenciais, podemos finalmente fazer algumas 

observações mais gerais. Em primeiro lugar, a mais radicalmente maléfica das fórmulas 

oníricas do corpus da tese não abole o espaço-tempo no qual sua práxis se insere: nesses 

textos, a práxis é justamente a busca pelo desvio pontual da physis; não é construída, ela 

mesma, sobre esse desvio. Em outras palavras, em nenhum momento, o mundo ao qual esses 

textos se reportam é irregular, desregrado ou sem sentido. Pelo contrário, as fórmulas só 

existem porque o mundo para o qual elas foram feitas é regular, contínuo, previsível: a 

função da práxis é contornar, fazer desviar, quebrar momentaneamente, essa regularidade. 

A “natureza” intrínseca do sonho (onde ele acontece, o que ele implica) não muda: ele 

permanece na psique; o que muda é que um sonho (uma narrativa, no final das contas) 

manufaturado na psique de alguém pode ser enviado à psique de outrem. Contrariando, 

portanto, um lugar-comum antropológico ainda persistente, não há nada de ilógico ou 

primitivo nesse mundo: há, antes, descompasso entre seu funcionamento (fundamentalmente 

opaco), os limites e as categorias disponíveis para lidar com ele, e as patéticas, demasiado 

otimistas, expectativas de sucesso em sua manipulação. 

 Em segundo lugar, dadas as posições dos teólogos, filósofos e médicos, que, de certa 

maneira pressupõem um sistema ético para validar ou, em geral, condenar o tipo de prática 

descrita nos PGM, quando analisamos os documentos fora desses domínios doutos 

encontramos um funcionamento que não aponta nessa mesma direção. Os exemplos oníricos 

encontrados nos PGM não trazem, nem a implicam necessariamente, nenhum tipo de análise 

ética, não fazem menção direta a qualquer tipo de disciplina (estoica, epicurista, cristã etc.) 

de controle do self a fim de dominar ou compreender o sonho. Se, nos PGM, em geral, a 

dimensão individual é explícita – pois as fórmulas e rituais concernem exclusivamente aos 

indivíduos (em nosso corpus, por exemplo, os textos não pressupõem nem tratam dos sonhos 



153 

 

nas castas, gêneros ou etnias, ao menos não de modo direto) –, é também evidente que os 

papiros nunca tratam da relação “espiritual” dos indivíduos em relação a si mesmos e/ou ao 

domínio de suas próprias emoções ou comportamentos anímicos. Neste sentido, os feitiços 

oníricos, aparentemente, assim como os outros feitiços dos PGM, não implicam em (nem 

dependem de) práticas ascéticas individuais (no entendimento das tópicas hadot-

foucaultianas do cuidado de si e similares), ainda que uma concepção bastante ampla de 

ascese possa ser inferida aqui e ali332.  

Em terceiro lugar, se consideramos que a dinâmica geral dos PGM diz respeito a 

elementos antropologicamente entendidos como de caráter “mágico” – logo, para todos os 

efeitos, a um campo disciplinar e/ou epistêmico que definiríamos hoje como pertencendo, 

grosso modo e sem entrar em longas elucubrações teóricas, ao universo das práticas 

“religiosas” –, boa parte dos papiros, incluindo-se aqui os exemplos acima, é muito “laica” 

em seus objetivos mais imediatos e concretos. O que os PGM da nossa amostragem nos 

apresentam neste sentido, na verdade, são usos práticos do sonho, não implicando, para isso, 

em nenhuma referência ritual ou confessional particular para serem realizados – ainda que, 

aqui e ali, os textos se referiam sincreticamente, por exemplo, a personagens do panteão 

judaico-cristão, como Moises, os Arcanjos ou mesmo Jesus (o que poderia indicar, apesar 

de pouco provável, certo pertencimento a determinadas práticas, associações, rituais 

preestabelecidos etc.)333.  

Toda essa praticidade aponta para uma pragmática radical. Considerados sob esse 

aspecto intrínseco, desta vez não apenas ético, mas também moral (entendido o “moral” aqui 

não propriamente em relação aos objetivos, pois o “maléfico” visaria “fazer o mal”, logo, 

 
332 A definição de Richard Valantasis continua operacional, neste caso:“[ascese é o conjunto de] performances 

within a dominant social environment intended to inaugurate a new subjectivity, different social relations, and 

an alternative symbolic universe” (cf. VALANTASIS, Richard. “Constructions of Power in Asceticism”. 

Journal of the American Academy of Religion , v. 63, p. 775-821, 1995). No sentido de Valantasis, o de 

comportamentos seletivos visando garantir pertencimento ou separação, as práticas dos PGM implicariam 

talvez uma ascese difusa , ao menos no que é requerido pela performatividade do gesto necessário à práxis: 

certo comportamento do praticante (referido nas fórmulas como “Fulano”) diante da repetição das receitas 

descritas nos manuais, que não foram escritos por ele nem para ele em particular – repetições requeridas 

funcionalmente pelo sistema que dá sentido à sua realização. As fórmulas mudam, as exigências também, o 

comportamento a ser efetuado pelo praticante nunca é o mesmo: mas a necessidade de performance e de certo 

comprometimento pontual permanece, apesar dessa heterogeneidade. Sendo assim, as fórmulas parecem 

implicar, ao menos durante sua realização, em certo engajamento performático – indicado, aliás, nas próprias 

fórmulas (“deite assim”, “faça isso”, “olhe para o poente” etc.). 
333 Como disse anteriormente, existem papiros com longas introduções rituais, que conduzem, em certo 

momento, ao campo onírico (p.ex., PGM III, 1-164). Entretanto, esses feitiços são genéricos, com um amplo 

espectro de finalidades, o trabalho de manipulação dos sonhos sendo apresentado de modo breve e indistinto 

em relação a outras demandas (sexuais, econômicas etc.), e, por conta disso, não entraram no corpus onírico 

da tese. 



154 

 

algo que soaria “imoral” para nós, mas do ponto de vista estrito de uma moralidade como 

condição preliminar necessária à práxis), os feitiços são, surpreendentemente, neutros. Em 

geral, o “mantenha-se puro” das fórmulas (como em PGM VII, 725), que poderia se referir 

a instâncias de caráter ético (sexual? associativo? alimentar?), aplica-se, na verdade, a ações 

durante a práxis e não ao caráter ético ou moral anterior ou posterior dos praticantes. Donde 

se depreende que as fórmulas estão ali, acessíveis, virtualmente, a qualquer gênero, qualquer 

casta, qualquer indivíduo, “pagão” ou “cristão”, bom ou mau, mocinho ou bandido, 

moralmente correto ou não334.  

Podemos até imaginar (naquele exercício sempre perigoso de projeção 

antropológica) se realmente o praticante precisaria, de fato, ser crente ou não nos poderes 

concedidos pelas fórmulas – neste caso, levados involuntariamente aos feitiços por 

circunstâncias extremas, pela bancarrota, pelo desgraça social, pelo desespero335.  

Portanto, aparentemente, as fórmulas foram criadas para dar conta das interconexões 

dos indivíduos diante de outros indivíduos e das estruturas sociais e culturais que lhes são 

contemporâneas e às quais eles permanecem indissociavelmente ligados. Será necessário 

tratar essas interconexões – que, em seu conjunto, constituem a “densidade” (os elementos 

às vezes imperceptíveis da cultura e que nos escapam em sua integralidade e função) – se 

 
334 Isso é uma característica das epistemes pautadas em “conhecimento receituário” (eminentemente prático) e 

não em silogismos e operações dedutivas em geral: uma vez estabelecida a receita (o procedimento ou síntese 

modelar), aplica -se o modelo sem a necessidade de se entender ou averiguar o processo. “Sendo a vida 

cotidiana dominada por motivos pragmáticos, o conhecimento receitado, isto é, o conhecimento limitado à 

competência pragmática em desempenhos de rotina, ocupa lugar eminente no acervo social do con hecimento. 

Por exemplo, uso o telefone todos os dias para meus propósitos pragmáticos específicos. Sei como fazer isso. 

Também sei o que fazer se meu telefone não funciona, mas isto não significa que saiba consertá -lo, e sim que 

sei para quem devo apelar pedindo assistência. Meu conhecimento do telefone inclui também uma informação 

mais ampla sobre o sistema de comunicação telefônica; por exemplo, sei que algumas pessoas têm números 

que não constam' do catálogo, que em certas circunstâncias especiais posso obter uma ligação simultânea com 

duas pessoas na rede interurbana, que devo contar com a diferença de tempo se quero falar com alguém em 

Hong Kong, e assim por diante. Todo este conhecimento telefônico é um conhecimento receitado, uma vez que 

não se refere a nada mais senão àquilo que tenho de saber para meus propósitos pragmáticos presentes e 

possíveis no futuro. Não me interessa saber por que o telefone opera dessa maneira, no enorme corpo de 

conhecimento científico e de engenharia que torna possível a construção dos telefones. Tampouco me interessa 

os usos do telefone que estão fora de meus propósitos, por exemplo, a combinação com as ondas curtas do 

rádio para fins de comunicação marítima.” (BERGER, Peter; LUCKMANN, Thomas. A Construção Social da 

Realidade. Tratado de Sociologia do Conhecimento. Petrópolis: Vozes, 2004, p. 63). Não tratei disso aqui, mas 

a dinâmica do conhecimento receituário liga estruturalmente, de maneira praticamente automática, a  medicina 

douta da Antiguidade às fórmulas dos PGM. 
335 Neste caso, isso não anularia o tripé estrutural lévi-straussiano. Apenas reforça a ideia de que a 

performatividade do feitiço precisa que o “não-crente”, ao menos momentaneamente, assuma uma posição no 

sistema que valida seu sentido geral e sua esperada eficácia. 



155 

 

quisermos ir além da minha proposta, e entender os textos fora das categorias narrativas e 

semânticas às quais me mantive atrelado neste trabalho336.  

Logo, se o universo onírico mostrado nos PGM diz respeito, quase que 

exclusivamente, ao indivíduo, este é mostrado sempre em luta, não consigo próprio (com sua 

“consciência”, com seu “eu”, com sua “subjetividade”), mas com o meio ambiente social 

que se infere e se destaca, como pano de fundo, dos próprios textos que lemos. E é essa 

relação da análise do onírico – a saber, o lugar intersticial das fórmulas entre o universal e o 

particular, entre o individual e o social, todos paradoxalmente extraídos dos próprios textos 

– que interessa ter sempre em mente aqui e que permite, ainda que de modo indutivo e 

indireto, a observação e a análise das práticas relativas ao “universo mágico”.  

 
336 “Densidade” aqui no sentido usado por Clifford Geertz a propósito das dificuldades inerentes ao trabalho 

antropológico de campo. Os aspectos “densos” são as situações que não precisam ser socialmente 

demonstradas, porque são evidentes por si para o grupo ao qual elas se referem. A parte que constitui a  

“densidade” social é sempre subjacente, comum, ordinária e, por isso mesmo, praticamente impossível de ser 

detectada pelos observadores que estão de fora da experiência vivencial da cultura. O caráter comple xo dos 

fatores culturais, seu jogo entrelaçado e superposto, ao mesmo tempo ordinário (isto é, quotidiano e público), 

mas “irregular e inexplícito” – quer dizer, intraduzível ao mesmo tempo em que comum a todos os que 

pertencem a uma dada cultura –, sintetiza, por sua vez, a dimensão densa que subjaz ao trabalho perpetuamente 

interpretativo (e nunca puramente “observador”) do antropólogo em campo. Embora a “densidade” seja um 

dispositivo teórico proposto por Geertz para pensar o campo antropológico sincrônico ao antropólogo, trata -se 

de uma ideia interessante quando aplicada aos textos antigos, cujo funcionamento “denso” também é opaco a 

seus observadores, tanto pelo caráter material e fragmentário dessa cultura quanto pela dimensão semântica, 

que não consegue ser imediata ou retoricamente equivalente ao estado significante dos textos e de sua 

transmissão material (manuscrita ou impressa). Em outras palavras, “densidade” adquire um sentido ainda mais 

urgente quando tentamos entender aquilo que suposta e historicamente “nos” constitui (uma cultura letrada que 

estaria em “continuidade conosco” desde a Antiguidade), mas que na verdade está irremediavelmente perdida 

para nós. Cf. GEERTZ, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books, 1973, cap. 1. 



156 

 

5 CONCLUSÃO 

 

É difícil dar a esta conclusão um caráter técnico de fechamento, uma vez que os três 

capítulos anteriores trataram de forma totalmente independente três conjuntos diegéticos 

distintos, usando, em cada caso, metodologias diferentes. No entanto, não seria equivocado 

dizer que, estando a unidade do trabalho apenas na temática geral (em última análise, o sonho 

como forma de intervenção extralinguística e informacional em diversos momentos da 

Antiguidade), e mesmo não havendo propriamente uma tese geral, há microteses, pequenos 

insights, prospecções e mudanças táticas (sobretudo no terceiro capítulo, na incorporação de 

um terreno novo para nós, o das Digital Humanities, no horizonte dos estudos clássicos e 

nas faculdades de Filosofia) que permitem estabelecer certo lugar qualitativo em sua 

elaboração. Embora talvez isso não caracterize formalmente o que é esperado de uma tese, 

o trabalho aponta para alguns procedimentos iterativos, que ganham força uns diante dos 

outros. Uma jornada de mil milhas começa com um único passo, dizia o velho Lao Tsé. 

Sacrifiquei a hipótese geral em favor da intuição, a forma convergente, centrípeta, em favor 

da serendipidade, e o resultado foi se estabelecendo no rastro dessas construções 

heterogêneas.  

Se, apesar disso, ainda insistirmos na possibilidade de uma reflexão comum ao 

material apresentado aqui, talvez ela esteja no fato dos capítulos terem criado, como efeito 

de justaposição, um breve e limitado “atlas” de formas oníricas. Sua reunião se justifica mais 

como uma cartografia de formas, do que como uma exposição sistemática; mais como um 

compêndio de anatomia comparada, onde diferentes órgãos são explicados, mas não se chega 

nunca à compreensão do que seria o sistema. Esse sistema existe mesmo? Não faço ideia. 

Sob diferentes regimes de linguagem, função e materialidade, o sonho (seja como narrativa 

mítica, como inscrição votiva ou como encantamento), atuou aqui como um leitmotiv para a 

percepção dos gestos e convenções que atravessam os modos como os humanos se 

relacionaram com a pluralidade de sentidos da “psique” (entendida como um local de trocas, 

de relações, de subordinações e de combates). 

Desta forma, o balanço que se poderia fazer do trabalho (é bom assinalar que ele foi 

composto em momentos muito diferentes, desde a pandemia de Covid -19) leva ao 

entendimento do sonho como uma espécie de operador no quadro de hierarquias e 

configurações que ligam o mundo externo ao indivíduo. O que os textos aqui reunidos 

sugerem – cada um à sua maneira, claro – é que o sonho opera como uma interface, um meio 



157 

 

(muitas vezes frágil e inconsútil) de mediação entre o que escapa à linguagem e o que pode 

ser dito ou registrado. Se, de um lado, ele é uma mensagem (que pode ser lida através de 

hermenêuticas que valorizam o transporte informacional que vai do emissor ao receptor), o 

sonho se apresenta também, nesses contextos, como um gesto, que tanto pode confirmar a 

ordem do mundo (como nos épicos), quanto traduzi-la em terapêutica, sob uma assinatura 

que reúne o passado, o presente e o futuro (como nas estelas), ou até mesmo distorcê-la 

propositadamente (como nas fórmulas oníricas). Nessa diversidade de atuações diante da 

ordem do mundo (ou ordens do mundo, na medida em que cada conjunto de operações 

implica ou produz um mundo diferente, em última análise), os sonhos não se definem 

somente por uma única função, mas por uma plasticidade operacional frente aos regimes de 

verdade que os circunscrevem e que a eles recorrem. 

Nesse movimento, não me interessou a validação do fenômeno onírico no plano dos 

estudos da religião antiga, das possíveis dimensões iniciáticas, dos rituais, e de tudo aquilo 

que denominaríamos de “sagrado” (à maneira de Eliade, Kerényi e outros autores que 

buscaram pensar uma “experiência religiosa” em termos simbólicos, arquetípicos ou 

transculturais)337. Também não me interessei propriamente pela análise dos conceitos doutos 

que explicariam a ontologia e o sentido de tudo o que tem a ver com o onírico – exceto 

quando essas análises puderam ser funcionais. De modo geral, nos textos tratados, eu 

permaneci no plano da linguagem e da expressão narrativa e me concentrei o máximo que 

pude, sobretudo nos capítulos 2 e 3, em documentos não doutos (ao menos não 

explicitamente doutos). Se era para analisar alguma coisa, que fosse de modo marginal; e 

nada mais marginal do que o geral, o que é generalizado, o que os registros mostram ser 

rizomático entre as castas, e, talvez por isso mesmo, no plano intelectual, aquilo que 

configura o registro do que os doutos desconfiam. 

 
337 No dia da defesa  da tese, a  Prof. Marcela Cibella de Oliveira – dado que a sequência do texto final considera  

o onírico em Homero (cap. 1) como algo em diálogo com o plano divino; nas estelas votivas, o texto (cap. 2) 

se volta para  a discussão entre o público e o privado; e, nos PGM (cap. 3), o texto valoriza o essencialmente 

privado, com os deuses praticamente exercendo um papel meramente funcional nas fórmulas  – questionou se 

à  apresentação concreta dos três capítulos não corresponderia uma laicização progressiva da minha análise e, 

em último caso, da própria magia . Respondi que, do ponto de vista temático, isso era um efeito residual do 

modo como a tese foi reunida. O texto foi construído de modo relativamente aleatório no que diz respeito ao 

desenvolvimento dos capítulos. Eu poderia, por exemplo, trocar os capítulos 2 e 3 de lugar e essa cadência se 

perderia. No mesmo sentido, agora  do ponto de vista hermenêutico, também não se tratava de uma intentio 

auctoris: os deuses foram saindo de cena porque o acento da análise foi para o campo da linguagem , e, mais 

ainda, para o campo da matematização. Mantendo-se, porém, a coerência teórica, uma vez apresentada a 

sequência  final dos três capítulos, tal movimento de laicização existiu, ainda que involuntariamente – e, ao 

menos no que diz respeito ao texto efetivamente terminado, eu  o indicaria  aqui, de fato, como uma 

consequência da operação geral das metodologias aplicadas. 



158 

 

Seria inútil resumir, no detalhe, cada um dos três capítulos, a esta altura já lidos, da 

tese; mas posso insistir em um aspecto mais específico, presente em todos eles, que é a 

relação estabelecida pela triangulação entre deuses, sonhos e seres humanos. Assim, talvez, 

a heterogeneidade das abordagens encontre um sentido comum mais evidente. É claro, não 

pude escapar do clássico retorno ad fontes e precisei voltar ao bom e velho Homero para 

entender melhor o onírico diante dos recursos mais basilares da cultura e da língua (no 

trabalho como um todo, como é facilmente perceptível, os textos são quase sempre todos 

gregos). Ainda assim, no capítulo 1, analisando os textos homéricos, tratei o sonho, na 

verdade, como uma mensagem: e, quando proveniente dos olímpicos, esta é unívoca e 

hierárquica; um tipo de narrativa que, por diversas vias, reatualiza as cenas de autoridade e 

da comunicação pessoal dos humanos com os deuses; e, por esse mesmo motivo, enquanto 

um tipo de commodity, plena e exata em sua própria fenomenologia, renuncia a qualquer 

mediação onirocrítica.  

No capítulo 2, no entanto, dei o passo para fora da circunscrição puramente douta, 

poética, “literária”, filosófica. As narrativas oníricas que analisei colocam o sonho na origem 

de um gesto público, pervasivo; regulado por convenções epigráficas, claro, mas que indica 

uma instância fundamentalmente diferente da comunicação divino-humana da épica: ainda 

que em uma linguagem mais discreta, marcada por indeterminação, essa comunicação 

divino-humana, intermediada pelos sonhos, não se dá apenas com nepo-heróis privilegiados, 

filhos ou queridinhos de divindades olímpicas – ela é também partilhada, vejam só, com o 

comum dos mortais.  

No capítulo 3, o sonho continua sendo entendido como uma informação, mas, 

enquanto objeto, é manufaturado, manipulado e, desta vez, serve a propósitos e agendas 

puramente humanos: as divindades são aqui, em quase todos os aspectos, subordinadas ao 

poder da linguagem, que se torna um elemento de desvio da normalidade das coisas e, no 

final das contas, de cooptação do próprio divino. Nesse processo, o sonho quase que perde 

completamente sua importância: é a linguagem que se sobressai, a linguagem é que se mostra 

um instrumento estupendo, altamente poderoso, pura hybris. 

Diante da heterogeneidade da amostragem, os diferentes limites e as diferentes 

implicações metodológicas ficaram, do mesmo modo, mais evidentes. As peculiaridades 

materiais das fontes tornaram extremamente complexas comparações transversais: narrativa 

épica, transmitida no tempo por tradições manuscritas bizantinas, que distam mais de 1800 



159 

 

anos de “Homero”338; epigrafia de agradecimento, que confunde suporte e texto em um 

constructo espaço-temporal muito complexo; fórmulas de malefício, construídas sob 

paradigmas receituários e que depositam imensa esperança no futuro. Seria quase 

impossível, diante das implicações internas e externas, necessárias à articulação de 

linguagens e funções presentes nas fontes, falar de tudo isso em uma linguagem homogênea.  

Entretanto, em larga medida, foi a insistência sobre a análise formal, servindo de 

ferramenta heurística nesses contextos tematicamente similares, ainda que funcionalmente 

dissonantes, que permitiu certo sentido de convergência. Se essa escolha foge, de certo 

modo, do tipo de análise conceitual esperada em uma tese de filosofia (a metodologia e o 

entendimento da semântica mudaram sensivelmente, de capítulo a capítulo, em função dos 

contextos), ela ajudou a manter o eixo temático sob controle. Foi por meio da análise formal 

– das recorrências lexicais, da arquitetura sintática, dos regimes de endereçamento etc. – que 

se tornou possível estabelecer uma base de comparabilidade mínima, ainda que tensa, entre 

formas tão distintas de textualização do sonho.  

Essa aposta na forma não implicou na renúncia a priori à historicidade, mas indicou 

que, mesmo entre gêneros e suportes diversos, certas operações de estruturação do onírico – 

operações formais, visando o modo como os textos ocultam ou explicitam quem fala 

(apagamento ou presença dos agentes), como constroem sua própria legitimidade (invocação 

de autoridade) ou como dirigem seu efeito a alguém específico (constituição de um 

destinatário) – podem ser tratadas como variáveis estruturais, atravessando os registros 

oníricos analisados, ainda que sob formas às vezes intransponíveis entre si.  

Do ponto de vista da triangulação divino-humana, as narrativas parecem conceder os 

créditos exclusivos da origem da informação (o sonho) aos deuses e aos onomata; e a 

recepção, por sua vez, aos humanos. Mas isso também é aparente, ou, no mínimo, complexo. 

Nas estelas votivas, o sonho é recebido por um sonhador, geralmente explícito; e proveniente 

de um agente divino, em geral, também explícito. Mas a mensagem, o sonho em si, é 

 
338 Seria legítimo interrogar até que ponto os copistas e escoliastas bizantinos da Renascença Macedônica 

(produtores do Venetus A, do Venetus B, do Laurentianus 32, entre tantos outros) permaneceram fiéis ao 

substrato dessas histórias, que eles manuscritamente transmitiram e que formam, em última análise, o 

“Homero” que conhecemos: histórias nas quais, à  primeira vista, os seres humanos, sem qualquer 

intermediação teológica formal, encontram-se em proximidade direta e caprichosa com os deuses. Talvez, 

porém, a chave esteja justamente nisso: na épica, através do sonho, os deuses falam sempre aos comandantes, 

jamais aos comandados. Imaginemos, assim, um tipo de projeção divino-humana pagã e arcaica que a realeza 

cristã de Bizâncio, em seu segundo esplendor (séculos IX–X), podia perfeitamente considerar como 

teologicamente aceitável – pois reafirmava, de forma indireta, em seus próprios sonhos e devaneios, a  

verticalidade sacral do seu próprio poder. 



160 

 

frequentemente elidida: por se tratar de um assunto privado, a estela se configura apenas 

como o código que atesta a existência da comunicação, não a comunicação em si. Nos PGM, 

embora haja um operador que executa o feitiço, a fórmula frequentemente se inscreve no 

impessoal ou em uma dinâmica multifacetada: sua origem não são os deuses, mas a expertise 

do especialista que compôs o manual e ensina a controlar os deuses; o “sujeito” final, que 

age na cena, é composto tanto pelo praticante (o indiferente Fulano ou Beltrano indicado de 

maneira instrumental nos textos) quanto por comandos, por instruções, pela invocação de 

nomes divinos e por voces magicae. Isso contrasta com as situações oníricas da Ilíada, onde 

o agente do sonho (o deus, ou a personificação do sonho) é claramente definido e a cadeia 

de comando é rigidamente hierárquica. Deste modo, podemos deduzir que o “apagamento 

ou a presença dos agentes”, daqueles que, na triangulação onírica, falam e configuram as 

marcas das diferentes presenças nos texto, não é universal, mas uma variável formal que 

aparece sob certas condições. 

A autoridade também não é uniforme. Na épica, o próprio fato de o sonho vir de Zeus 

(ou de um enviado divino) é suficiente para estabelecer a proeminência e o caráter 

indiscutível da mensagem. Nas estelas, a autoridade pode ser inferida pelo deus invocado, 

mas também pelo êxito no cumprimento do pedido e pela inscrição pública da gratidão (que 

formam suas camadas de sentido visíveis da ação divina). Nos PGM, a autoridade se constrói 

pelo expert, pela enumeração de nomes poderosos, títulos, epítetos, pela estrutura modular 

que repete fórmulas já sancionadas como poderosas e eficazes. Podemos inferir, portanto, 

que a  “invocação de autoridade” também não é exatamente um universal, pois acontece 

como formas diversas de validar o onírico enquanto vetor de verdade ou de poder, cada 

gênero elaborando essa validação à sua maneira.  

Os destinatários oníricos tornam-se, no quadro proposto, instâncias complexas, que 

precisam ser analisadas caso a caso. Na Ilíada, o destinatário é explícito (Agamêmnon, por 

exemplo), e o sonho lhe é dirigido de modo categórico. Nas estelas, o destinatário seria o 

receptor da graça concedida, mas também pode ser o leitor, os deuses (que recebe as loas 

epigráficas), de certa forma o próprio “eu” da inscrição (na medida em que poderá ser lido 

por si próprio, uma vez a estela ser posta em seu lugar final): logo, oscila-se, com um mesmo 

documento, público, em uma imensa multiplicidade temporal (inscrições em pedra foram 

feitas para a eternidade) e topográfica (os transeuntes são de lugares distantes dos centros 

incubatórios, viajantes que testemunharão e carregarão consigo a confirmação das benesses 

divinas). Nos PGM, os destinatários também são múltiplos: há, em geral, uma construção 



161 

 

ritualizada do destinatário (a mulher visada por um maleficium, por exemplo, muitas vezes 

em fórmulas como “a ti falo, alma de Fulana...”); mas, no cômputo geral, o destinatário 

também implica a conversa forçada com as divindades; ou, se pudermos ser mais arrojados, 

juntamente com os benefícios que os praticantes receberão no processo, todos constituem 

partes da cadeia destinatária dos feitiços. Assim, essas diversas instâncias e marcações de 

quem deve receber, sofrer ou interpretar os sonhos é também uma operação formal que 

recorta as múltiplas direções, logo, os múltiplos sentidos, do gesto onírico.  

Deste modo, ainda que se mantenham misteriosos, impalpáveis, opacos, ou mesmo 

incomensuráveis em muitos níveis, os documentos respondem, todos eles, à necessidade de 

articular o invisível com o legível, o indizível com a inscrição. E isso pode ser, de certa 

forma, ampliado para debater outras instâncias dos mesmos documentos. 

A essa altura, poderíamos perguntar, capciosamente, se o “sonho” não seria, então, 

de uma natureza inalterável, presente no ser humano durante toda a duração desse “atlas”; 

e, enquanto operador, manteve-se, em si mesmo, estável com todas as notas da 

imperturbabilidade do Ser. O que é o sonho, afinal? A perspectiva exploratória recusou a 

afirmação de uma ideia geral: sonhos são formas socialmente reguladas (logo, mutáveis) de 

produção de verdade; sonhos são materiais, porque todos os sonhos que conhecemos só 

existem inscritos, o que exige suportes específicos (verso, pedra, fórmula) sujeitos ao 

apagamento e à inconstância; sonhos são significativamente alterados de acordo com sua 

temporalidade (a pedra e sua temporalidade, o papiro e sua temporalidade, a temporalidade 

da herança oral no escrito); tudo isso varia conforme os regimes de agência, expectativa e 

performatividade de cada contexto.  

De acordo com o que foi exposto, portanto, os sonhos são muitas coisas e talvez 

justamente por isso não caibam em nenhuma definição unitária. Não há essência onírica a 

ser buscada nesses documentos: há diferentes campos de performances e estratégias que se 

agrupam em torno de signos, afetos e expectativas (projetados pelas fontes por conta de 

certas situações, mas sem valor de verdade, pois “afetos” e “expectativas” são sempre 

imponderáveis). O sonho é, em cada caso, aquilo que ele permite fazer: advertir, agradecer, 

compelir, consagrar, induzir, torcer a ordem das coisas ou confirmá-la. Sua ontologia, em 

princípio, não está nos diferentes objetos que produz, mas nas operações que o constroem 

como signo: seja imediatamente compreendido, seja oscilando entre indecifrável e 

decifrável, seja manipulável. Se há alguma continuidade entre essas formas, ela não é 

substancial, mas funcional: uma espécie de funcionalismo variável, podemos dizer, em que 



162 

 

a recorrência do léxico e de certas estruturas narrativas permite que o sonho circule entre 

regimes diferentes, sem perder seu poder de mobilização.  

O que manteve a liga entre esses diferentes estados foi tão somente o vocabulário. 

Como vimos no capítulo 1, os termos gregos (onar e hypnos), embora não signifiquem 

exatamente a mesma coisa na enorme temporalidade do nosso atlas (de Homero ao século V 

d.C.), parecem ter uma persistência cultural quase inabalável: se não significam sempre a 

mesma coisa, apontam para uma certa topografia (de alguma forma, interna ao indivíduo), 

uma cena comum (o sono, as representações e as imagens no sono) e um valor operacional: 

uma mensagem, um objeto, uma economia de eventos que encontram seu sentido último no 

interior da psique. Essa psique, contudo, longe de ser entendida como substância ou essência 

interior, aparece nos documentos analisados como um espaço de trânsito e interferência, 

sempre exposto a pressões externas (divinas, sociais, maléficas, divinatórias ou 

institucionais). O sonho, nessa perspectiva, não brota de um “eu” profundo (e mesmo se 

brotasse, seria indiferente), mas se inscreve numa superfície permeável, porosa, sujeita a 

injunções e, o que é extremamente importante, definida na legibilidade pública (ou contra 

ela).  

Ao acompanhar essas inscrições e reinscrições do onírico, a pesquisa não buscou 

capturar um objeto, mas seguir uma linhagem de gestos textuais em que a linguagem tenta 

dar forma ao que a excede. Foi nessa tensão (entre o nome e a força, entre o léxico e o 

impacto) que o trabalho se construiu. Se não tenho como demonstrar o que é o sonho, ao 

menos me arrisco a mostrar como ele se deixou capturar e inscrever nos elos perdidos do 

passado. 

 

⁂ 

 

Por último, como sempre, o futuro. Talvez um dos méritos derivados do presente 

trabalho seja o de ter explicitado a multiplicidade de regimes nos quais o sonho pode operar, 

mesmo dentro de uma tradição linguística restrita (a língua grega, em nosso caso). Recusei, 

por exemplo, o latim na análise das estelas votivas não exatamente por causa da língua latina, 

mas porque, nesta, a expressão da comunicação pressuposta dos atores sociais com suas 

divindades e potências supra-humanas se dá a partir de um vocabulário que infere diferenças 

importantes de como os gestos comunicativos parecem operar. Quando se trata de se referir 

à presença divina, por exemplo, a latitude não é a mesma entre o latim e o grego: por conta 



163 

 

disso, na pesquisa, tentei acertar as coordenadas e me limitar ao que, aparentemente, poderia 

ser comparável ou estatisticamente mensurável sob um mesmo regime linguístico. A própria 

recusa, porém, abre a perspectiva sobre o que não foi feito, tornam possíveis outros caminhos 

(paralelos, enviesados, centrífugos) que não foram considerados aqui, mas que a própria 

pesquisa ajudou a tornar visíveis. 

Em primeiro lugar, seria plenamente legítimo explorar, com base em métodos 

análogos, outras fontes e registros linguísticos da Antiguidade, como os sonhos inscritos na 

literatura copta e nos PDM (Papiros Demóticos Mágicos); nas visões e revelações dos textos 

de Nag Hammadi, nas hagiografias siríacas ou mesmo na literatura rabínica (e que 

poderíamos associar, com pouco esforço especulativo, ao campo onírico). Quando presentes 

no léxico, o onírico também comparece como operador nesses diferentes contextos, mas sob 

sintaxes teológicas, jurídicas e, sobretudo, escatológicas (dimensão não explorada nos 

capítulos da pesquisa), que exigem outros protocolos de leitura. 

Em segundo lugar, o próprio material grego oferece ainda um repertório (fronteiriço 

ao que tratei aqui) pouco trabalhado: os papiros cristãos oníricos, os testemunhos das visões 

de ascetas e mártires, os relatos pseudo-históricos em romances gregos tardios, os tratados e 

fragmentos herméticos, os textos médicos bizantinos, que frequentemente recorrem ao sonho 

como fenômeno clínico ou diagnóstico. Em todos esses casos, poderíamos testar se as 

categorias aqui delineadas (como autoridade, apagamento, endereçamento, 

performatividade) ainda encontram aplicabilidade. 

Em terceiro lugar, a análise formal, enquanto operador heurístico (em nosso caso, 

ainda muito rudimentar e limitado), também poderia ser expandida através de ferramentas 

computacionais mais robustas, com trabalho interdisciplinar com outros especialistas, 

matemáticos, programadores, estatísticos, linguistas. A incorporação ainda tímida das 

Digital Humanities no capítulo 3, aponta claramente, ao menos no meu entender, os ganhos 

que as pesquisas em nossa área obteriam ao combinar lematização, estatística e modelagem 

vetorial na análise de textos ritualísticos. Seria interessante estender essa abordagem à 

epigrafia votiva e mesmo à literatura canônica: não para reduzi-las a métricas, mas para 

explorar padrões e variações que escapam à leitura filológica linear. 

Outro eixo interessante, bem mais especulativo e que sai do escopo histórico onde 

eu costumo operar, seria o da tradução como gesto hermenêutico. Se os capítulos trataram 

de inscrições de sonhos, poder-se-ia pensar em como as traduções modernas dessas 

inscrições (sobretudo dos feitiços e estelas) continuam operando como reinscrições culturais 



164 

 

do onírico. Um estudo crítico das opções de tradução, dos apagamentos e dos excessos 

interpretativos (foi um pouco o que ficou implícito com os exercícios de inversão propostos 

no capítulo 3) poderia lançar luz sobre a maneira como a modernidade filtra o onírico antigo 

por seus próprios regimes de legibilidade. 

Seja como for, que o trabalho realizado contenha em si a semente do trabalho porvir 

não deixa de ser uma metáfora curiosa para o misterioso gesto que expõe o poder onírico e 

divinatório da palavra. 

 

  



165 

 

6 APÊNDICE I: Traduções dos PGM que figuram no Capítulo 3 

  

 Na tese original, o Apêndice I trazia as traduções das fórmulas do corpus geral, 

utilizadas no capítulo 3 da tese. Elas não eram traduções definitivas, continham somente 

algumas notas de pé de página e não se prestavam à publicação: o propósito aqui era apenas 

oferecer à banca uma ideia de como as fórmulas funcionam.  

Esses mesmos textos são objeto de uma edição crítica em andamento (com fac-

símiles, transcrição diplomática, tradução bilíngue e abundantes notas de contexto), 

contendo todo o repertório onírico das 41 fórmulas em papiro (PGM e outros). Essa edição 

começou há alguns anos, como uma parceria com Julieta Alsina (PPGLC-UFRJ), prosseguiu 

com Bruno Gripp (GLC-UFF), e atualmente segue em busca de novas cooperações. Dado 

que esse livro será publicado em breve, para evitar conflitos editoriais, todas as traduções 

foram retiradas desta versão final. 

 

 

 

  



166 

 

7 APÊNDICE II: Instrumentalização das Quantificações Semânticas em um Modelo 

Estatístico para PGM Oníricos 

 

Dadas as diferentes conjunturas lexicais que separam os PGM do corpus onírico da 

tese do corpus geral dos PGM (comparadas a partir das ocorrências principais e que constam 

na seção 4.5 do capítulo 3 da tese), podemos ampliar a análise e criar um modelo vetorial 

para nos ajudar em outras comparações.  

É temeroso, em uma tese em Filosofia, trabalhar com esses elementos, mas uma coisa 

precisa ficar clara: o que está descrito e analisado abaixo não está “certo”. Trata-se de um 

exercício construído sob diversos tipos de limitações técnicas: seu objetivo foi pensar o 

processo de incorporação das quantificações a partir dos elementos técnicos disponíveis. 

Não há nenhuma pretensão de que esse apêndice sirva para além dos propósitos estritos 

do exercício proposto na tese: se, por acaso, alguém quiser utilizar os resultados 

estabelecidos abaixo para aplicar em um trabalho autônomo, provavelmente cometerá um 

erro. O que importou aqui, na verdade, não foi descobrir uma “verdade oculta” pelos 

números: foi antes o processo, a possibilidade de pensar análises fora da minha zona 

conceitual de conforto. 

Seja como for, a necessidade de criação desse modelo foi definida por conta de um 

problema perceptível no corpus geral: a nomenclatura dos PGM é frequentemente fluida, os 

termos muitas vezes sendo empregados sem determinação técnica factual ou de maneira 

extremamente vaga339. O simples fato de um feitiço se autodenominar ὀνειροπομπός (ou 

conter esse termo) não o inscreve automaticamente na funcionalidade específica de envio 

onírico: a designação pode ser decorativa, convencional, ou refletir um nível simbólico 

genérico, especialmente em papiros que compartilham diversas fórmulas com diferentes 

categorias ou subespécies de feitiço.  

Donde a necessidade de ir além da autodesignação e aplicar critérios formais e 

estatísticos para identificar assinaturas de comportamento lexical que caracterizem 

funcionalmente um feitiço onírico como um oneiropompos “verdadeiro”, um oneiraiteton 

“verdadeiro”, um híbrido ou nenhuma dessas categorias.  

O modelo vetorial foi elaborado em três fases: 

 
339 É por essa razão aliás que, dos 41 exemplos de fórmulas oníricas nos papiros, selecionei apenas 18 delas, 

as que funcionalmente apresentavam não um uso geral da terminologia onírica, mas uma práxis efetiva e direta 

(no contexto das premissas denotadas nos textos) de controle do sonho. 



167 

 

Fase 1: criação do modelo 

* Passo 1: considerar as variações lexicais dentro do corpus onírico que definimos 

anteriormente (os 18 feitiços oneirompompoi e oneiroteta que constituem nossa 

amostragem). Observar o que a métrica comparativa nos diz a respeito do 

comportamento lexical em relação à intencionalidade pragmática da fórmula. 

* Passo 2: Usar essa métrica para rastrear o comportamento lexical de outros 

feitiços do corpus onírico mais amplo (que, junto com o corpus da tese, compõem 

41 feitiços oníricos do catálogo geral).  

Completados os dois primeiros passos, o exercício foi expandido para as fases 

seguintes: 

Fase 2: aplicar o modelo em exemplos fora das categorias oníricas iniciais. Quer 

dizer, usar um PGM não onírico para testar a amplitude do modelo. 

 

Fase 3: criar um PGM palimpsesto, reescrevendo uma fórmula originalmente 

prevista para uma intenção não onírica em uma fórmula onírica e observar as 

conexões resultantes do modelo. 

A metodologia utilizada pelo modelo é a de uma análise de tipo vetorial, que permite 

visualizar muito facilmente a organização semântica latente dos feitiços com base em suas 

frequências lematizadas normalizadas, possibilitando aferir padrões de proximidad e lexical 

entre diferentes tipos de fórmulas e estimar sua classificação funcional com base na projeção 

em espaços de similaridade. Essa projeção se realiza por meio do cálculo da similaridade do 

cosseno, uma métrica que expressa o grau de alinhamento entre dois vetores de frequência340.  

 
340 Imagine que duas pessoas A e B saem do mesmo ponto e caminham  para a direita , afastando-se desse ponto 

de origem comum. A pessoa A vai em linha reta, sempre no nível do solo, até um determinado ponto da estrada 

(chamaremos esse movimento de afastamento retilíneo); a  pessoa B sobe por um caminho inclinado 

(chamaremos este outro de percurso inclinado) até chegar em um local no qual, em relação à pessoa que se 

afasta retilineamente, possa lançar um feixe luz embaixo de si que produza um ângulo reto. Essa situação criou 

a linha imaginária entre as duas pessoas (que chamaremos de altura). O resultado visual (ponto de origem, 

ponto de parada de A, ponto de parada de B e feixe de luz de B para A) é a estrutura espacial de um triângulo 

reto. O ângulo (vamos chamá -lo de ângulo α) criado pela reta traçada do ponto de origem (afastamento 

retilíneo) da pessoa A e a reta traçada pelo indivíduo B ao caminhar desde o ponto de origem (percurso 

inclinado) nos diz o quanto a pessoa B se desviou da direção retilínea mantida por A. Se esse ângulo α é 

pequeno, a pessoa B percorreu um caminho inclinado, porém mais próximo do movimento retilíneo da pessoa 

A. Se esse mesmo ângulo α for grande, neste caso, a pessoa B percorreu um caminho bem mais inclinado em 

relação à pessoa A. Levando em consideração as retas formadas, a  altura e o ângulo de inclinação, o c osseno é 

um valor que expressa esse afastamento entre A e B depois de percorrerem seus respectivos caminhos, e pode 

ser medido por uma fórmula simples: cos α = afastamento retilíneo / percurso inclinado. Imagine agora que, 

em vez de apenas duas pessoas caminhando, tivéssemos dezenas delas, produzindo vários ângulos diferentes 

ao mesmo tempo em relação ao afastamento retilíneo de A. E agora, que essas diversas retas são formadas não 

por pessoas caminhando e sim por valores formados por conjuntos de dados lex icais, gerando inclinações em 

relação a um afastamento retilíneo também composto por valores de dados: quanto mais coisas comuns entre 

A e B, menor será o ângulo. Em linhas gerais, é nessa operação que se baseia o modelo vetorial proposto: cada 

feitiço é transformado em um vetor de frequência lexical, e a comparação entre esses diferentes vetores se dá 

pelo cálculo do cosseno do ângulo entre eles. O cosseno não é o ângulo α, mas um valor numérico expresso 

pela razão (i.e., pelo cálculo de divisão) entre afa stamento retilíneo / percurso inclinado. Esse valor se expressa 

por um número fracionário, variando entre -1 e 1, mas no contexto do modelo vetorial que usamos para 

comparar os textos, todos os vetores são ≥ 0 (ou seja, têm apenas componentes positivos, po rque não há 

 



168 

 

Tal abordagem permite, por exemplo, verificar até que ponto uma fórmula se 

aproxima lexicalmente de um tipo funcional previamente estabelecido (como os feitiços 

oneiraiteta ou oneiropompoi), ainda que sua intencionalidade declarada ou seus tópicos 

explícitos apontem para outra categoria. Além disso, essa modelagem torna possível a 

extrapolação e testagem de novos textos no espaço vetorial previamente definido, inclusive 

com a elaboração de variações, reforçando o papel da estrutura léxica como critério formal 

de agrupamento semântico. 

Tecnicamente, quanto mais próximo de 1 for o valor do cosseno entre dois vetores, 

mais alinhadas estão suas distribuições lexicais: mais similares são, semanticamente, as 

fórmulas. Se o cosseno for próximo de 0, os textos são semanticamente muito distintos. 

Entretanto, por diversas razões, a IA reconverteu a razão fracionária do cosseno (um valor 

angular, medido em função da inclinação dos vetores) para um fator espacial, de distância. 

E, neste caso, os valores se invertem: quanto mais próximo de 0, maior a similaridade. É, 

pois, em função de valores espaciais (e não angulares) que os dados aparecem aqui341.  

Deste modo, o objetivo do modelo é simples: mesmo que dois feitiços não 

compartilhem a mesma superfície retórica ou os mesmos temas explícitos, seu 

comportamento vetorial pode indicar forte proximidade semântica oculta, baseada no padrão 

de distribuição de seus lemmata. É essa possibilidade que sustenta a hipótese de que a 

estrutura lexical, observada vetorialmente, constitui um critério formal relevante para a 

análise e classificação funcional de fórmulas nos PGM – inclusive quando elas se apresentam 

com aparência contraditória entre sua intencionalidade declarada e seu funcionamento 

interno. 

 

 
frequências “negativas”, os lemmata ou existem ou não existem nos textos, logo ou são zero ou maiores que 

zero), e o ângulo entre eles é sempre entre 0° e 90°. Cada reta (vetor), portanto, é formado por muitos valores 

(lemmata) e são esses conjuntos de valores reunidos que, enquanto vetores, são avaliados pelo cálculo do 

cosseno. A função cosseno, portanto, “esconde” o ângulo real e nos dá apenas a medida do grau de alinhamento 

entre os vetores – o que, no nosso caso, é mais importante que o ângulo em si. 
341 A IA sugeriu essa reconversão para facilitar, futuramente, a  utilização dos resultados em outros esquemas 

estatísticos. Esse ajuste permite a visualização da dispersão entre fórmulas em gráficos ou tabelas, pois torna 

os dados compatíveis com a intuição espacial de “distância entre pontos”: em uma representação bidimensional 

(como um gráfico cartesiano), dois feitiços semanticamente próximos são mais facilmente interpretados 

quando também aparecem próximos de um mesmo ponto de referência no plano (como o p onto zero de onde 

partem a coordenada e a abscissa). Em vez de uma série de setas inclinadas umas em relação às outras, temos 

um ponto ocupado no espaço dimensional em relação a um eixo que vai de 0 a 1. Além disso, essa 

transformação é metodologicamente necessária quando se aplicam algoritmos baseados em distâncias (como 

agrupamentos hierárquicos, k-means ou mapas auto-organizáveis), que requerem medidas de separação e não 

apenas métricas angulares de similaridade. A reconversão é feita a partir de uma equação simples: “distância 

do ponto zero ideal (onde a similaridade é total) = 1 − cos(θ)”, onde cos(θ) representa a similaridade entre dois 

vetores e o resultado indica sua separação no espaço vetorial. 



169 

 

7.1 Fase 1. Construção do modelo vetorial 

 

Nesta primeira fase, o exercício foi estruturado em conjunto (passo 1 e passo 2). 

Concomitantemente à análise interna dos oneiropompoi e dos oneiraiteta (passo 1), 

escolhemos três fórmulas oníricas fora do corpus da tese (passo 2) para construir o modelo. 

Os três PGM (não inseridos no corpus da tese) usados no passo 2 para a calibragem 

do modelo foram: PGM 1, 96-131; PGM V, 459-489; e PGM VI, 1-47. Os três foram 

selecionados pelo fato de todos eles se correlacionarem semanticamente, em algum grau, ao 

universo onírico; e, em função da ocorrência explícita, em dois deles (em PGM I e PGM V) 

temos o termo oneiropompos.  

A escolha desses três textos, portanto, foi proposital uma vez que a simples leitura, 

como disse acima, já indicaria que PGM 1, 96-131 e PGM V, 459-489 são oneiropompoi – 

designados ou inferidos pelo sentido geral e, explicitamente, pela semântica. Logo, são 

fáceis de aferir diante do funcionamento estatístico proposto. Por outro lado, PGM VI, 1-47 

não tem, na superfície dos significantes, a terminologia declarada nem de oneiropompos nem 

de oneiraiteton: no entanto, o modelo estatístico criado indica que se trata, ou ao menos se 

aproxima funcionalmente, de um oneiraiteton, o que é perfeitamente coerente com uma 

leitura contextual do texto. Portanto, a escolha de textos “de fácil categorização” visa deixar 

evidente, de modo quase instantâneo, o sucesso ou o fracasso do procedimento. 

Do ponto de vista do material apresentado, o objetivo preliminar é a determinação 

dos seus objetivos (de acordo com a retórica e o sentido derivado da práxis), para, em 

seguida, delimitar as operações determinantes. 

a. PGM I, 96–131: autodesignado ὀνειροπομπεῖ, mas com estrutura múltipla 

(invisibilidade, transporte, metamorfose). Testar se sua assinatura léxica funcional 

converge com os demais oneiropompoi. 

b. PGM V, 459–489: presença explícita de ὀνειροπομπεῖ, com forte peso 

angelológico e místico. Testar se seu perfil é onírico ou meramente invocatório 

geral. 

c. PGM VI, 1–47: não usa o termo ὀνειροπομπός, mas é mântico e onírico 

(μαντικῆς ὀνειράτων), associada a Apolo e rituais de visão. Seria um caso 

interessante para teste funcional como oneiraiteton. 



170 

 

Para garantir isso tecnicamente, uma vez fornecidos os três textos (PGM 1, 96-131; 

PGM V, 459-489; e PGM VI, 1-47), a IA (ChatGPT-4o) estabeleceu a seguinte configuração 

e o seguinte cronograma342: 

 

1. Levantamento da frequência dos lemmata 

1.1. ChatGPT-4o não consegue entregar resultados confiáveis, para isso usei 

DeepSeek para lematização de maior confiabilidade 

 

2. Construção dos vetores léxicos 

2.1. Geração de vetores de frequência normalizada (TF norm) para cada feitiço. 

2.2. Eliminação de viés de extensão textual por normalização. 

2.3. Geração de vetores médios: 

     2.3.1. Vetor-média dos feitiços oneiropompoi; 

     2.3.2. Vetor-média dos feitiços oneiraiteta; 

     2.3.3. Possibilidade de vetor híbrido, caso necessário. 

 

3. Análise vetorial de similaridade 

3.1. Cálculo da similaridade via cosseno entre cada feitiço e os vetores-médios. 

3.2. Reconversão angular: transformação de cos(θ) em 1 − cos(θ) para obtenção 

de distâncias vetoriais. 

3.3. Classificação funcional com base na menor distância aos vetores-tipo. 

 

4. Projeção em espaço estatístico reduzido (PCA) 

4.1. Aplicação da Análise de Componentes Principais (PCA) aos vetores 

lematizados. 

4.2. Visualização bidimensional dos dados para identificação de agrupamentos 

léxicos. 

4.3. Interpretação gráfica da dispersão semântica dos feitiços em relação aos 

grupos-tipo. 

Fundamentada assim, a análise deveria mostrar se existe, de fato, uma “assinatura 

léxica” funcional capaz de predizer a classe do feitiço melhor que o rótulo autodescritivo 

presentes nos próprios textos; avaliar se é possível inferir categorias funcionais latentes nos 

PGM fora da taxonomia tradicional; apoiar ou rejeitar a hipótese de que as formas oníricas 

têm comportamento estatístico distinto e reconhecível. 

 
342 Essa parte é totalmente técnica e foi sugerida pelo ChatGPT-4o. Minha incapacidade de entender 

plenamente o funcionamento dos modelos estatísticos propostos por ele foi minimizada, na medida do possível, 

pela conferência das etapas com outras IA, em particular Gemini Flash 2.5, DeepSeek V3-R1 e Grok 3. A 

parceria com um profissional de estatística seria o ideal, por isso, um dos efeitos imediatos da conversão 

metodológica neste terceiro capítulo é a necessidade automática de interdisciplinaridade para a co nfecção desse 

tipo de trabalho. Grupos de pesquisa, no futuro próximo, em se desenvolvendo o campo de Humanidades 

Digitais, precisarão recompor seus quadros para incorporarem diferentes tipos de know-how necessários aos 

problemas derivados dessas perspectivas interdisciplinares. Este é o momento de registrar minha dívida com 

meu querido amigo cefetiano Adaildo “Mestre” Moreira (1970 -2023), a  quem normalmente recorreria para 

esclarecimentos a respeito das instâncias matemáticas tornadas cruciais aqui. A perda de um amigo como esse 

(versado em engenharia de programação, matemática, Artes e tantas outras coisas), sobretudo quando ainda 

tinha tanto a nos oferecer, é irreparável, uma lástima absoluta para a minh a geração, e faço aqui minha breve 

homenagem. 



171 

 

A lematização dos três textos foi previamente estabelecida pelo DeepSeek V3-R1. A 

construção do modelo vetorial foi elaborada com o ChatGPT-4o, a partir do item 2 do prompt 

acima. 

Uma vez fornecidos, à IA, os dados lematizados, e obedecendo o cronograma do 

prompt, a tabela de distâncias vetoriais entre os três PGM escolhidos aqui, juntamente com 

os dois perfis médios de grupos de feitiços oníricos definidos no corpus da tese 

(oneiropompos e oneiraiteton), visou responder à seguinte pergunta: para além da sua 

intencionalidade, um feitiço analisado pelo modelo se comporta lexicalmente como 

oneiropompos, oneiraiteton ou nenhum dos dois?  

O modelo operou em um protocolo relativamente simples. Na análise vetorial, 

reconvertida de dimensão angular para dimensão espacial, cada feitiço é representado como 

um vetor de frequências normalizadas de lemmata. Esses vetores vivem em um espaço 

multidimensional (cada dimensão é um lemma). Quanto mais semelhantes dois vetores, mais 

próximos eles estarão nesse espaço. 

A distância usada aqui é a distância do cosseno, que mede o ângulo entre dois 

vetores: 

a . Distância = 0 → vetores idênticos (100% de similaridade);  

b. Distância = 1 → vetores completamente ortogonais (0% de similaridade) 

Para cada feitiço a classificação é feita: 

1. Extraindo-se o vetor de frequência lematizada (Term Frequency 

normalizado); 

2. Comparando-se esse vetor com dois vetores médios: 

2.1. Um baseado em todos os oneiropompoi da sua tese (conjunto de lemmata 

representativos); 

2.2. Outro baseado nos oneiraiteta; 

Resultado: a menor distância determina a classificação sugerida, pois indica maior 

proximidade lexical. 

 Dado esse esquema, foi pedido à IA que calculasse os valores lexicais dos 

oneiropompoi, dos oneiraireta (valores calculados a partir da análise dos lemmata) e 

estabelecesse a distância vetorial da lematização dos três outros feitiços em relação a esses 

valores. Assim, a IA ofereceu os seguintes resultados: 

 

 
Distância ao vetor médio 

dos oneiropompoi 

Distância ao vetor médio 

dos oneiraiteta 

Classificação  

sugerida 

PGM I, 96–131 0.8304841240947974 0.87543178021939 oneiropompos 

PGM V, 459–489 0.7549509852950983 0.8713760611431184 oneiropompos 

PGM VI, 1–47 0.8927887465162205 0.8686935671402775 oneiraiteton 

 



172 

 

Para visualizar essas relações com maior clareza e reduzir a complexidade dos dados, 

pedi à IA para empregar, além da análise via cosseno, uma Análise de Componentes 

Principais (PCA). Essa técnica estatística projeta os vetores lexicais de alta dimensionalidade 

(onde cada dimensão representa um único lemma) em um novo espaço de menor número de 

dimensões (geralmente 2 ou 3), mantendo a maior variância explicativa possível. Assim, 

podemos observar graficamente padrões de agrupamento e dispersão lexical entre os feitiços, 

facilitando a detecção de proximidades funcionais mesmo quando a estrutura superficial dos 

textos é divergente.  

Uma análise de componentes principais, ou PCA [Principal Component Analysis], 

não classifica previamente os dados nem impõe uma tipologia exógena, mas permite 

visualizar aproximações léxicas com base em similaridade estatística: trata-se de uma 

projeção vetorial que preserva a estrutura relacional entre os dados enquanto suprime 

redundâncias.  

A vantagem é que “a PCA pode reduzir dimensões sem ter que considerar rótulos de 

classe ou categorias”, o que é afim da metodologia proposta aqui343. Importa notar que a 

PCA não é a representação gráfica da análise vetorial (tabela acima), mas uma outra análise, 

cujo cálculo foi determinado pela IA a partir do prompt dado. 

A IA chegou ao seguinte resultado: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
343 Uma PCA “reduz o número de dimensões de grandes conjuntos de dados aos componentes principais que 

retêm a maior parte das informações originais. Ela faz isso transformando variáveis potencialmente 

correlacionadas em um conjunto menor de variáveis, chamadas componentes principais” (Cf. IBM. “O que é 

a análise de componentes principais (PCA)?”. IBM.com, 08/12/2023. Disponível em https://www.ibm.com/br-

pt/think/topics/principal-component-analysis. Acesso em: 23 jul. 2025). 



173 

 

 

 

* Cada ponto representa um vetor de frequência lexical normalizada (TF) de um 

feitiço ou grupo de feitiços; 

* Os vetores foram reduzidos a duas dimensões, de modo que as distâncias entre 

os pontos refletem semelhança lexical geral; 

* Quanto mais próximos dois pontos, mais semelhantes são em termos de sua 

composição léxica funcional; 

* As linhas de grade e os eixos servem apenas como referência visual (o ponto 

(0,0) não tem valor semântico intrínseco). 

Uma  vez que, como disse acima, muitos feitiços usam a palavra “oneiropompos” ou 

“oneiraiteton” sem coerência técnica, o que está sendo testado aqui é se o comportamento 

lexical do feitiço corresponde à sua função (oracular ou maléfica), independentemente do 

rótulo.  

A análise dos resultados tanto do cosseno quanto do PCA mostra que: 

* PGM I, 96–131 e PGM V, 459-489 são lexicalmente mais próximos do vetor 

médio dos oneiropompoi, reforçando a classificação funcional sugerida pela 

estrutura dos feitiços, apesar da ambiguidade da autodesignação;  

* PGM VI, 1–47, por outro lado, exibe menor distância ao vetor dos oneiraiteta, 

confirmando a hipótese de que, embora não rotulado explicitamente, seu perfil 

léxico (e a prática ritual descrita) se alinha mais à recepção mântica e clarividente 

de sonhos. 

* O resultado reforçaria a hipótese de que há uma assinatura lexical detectável 

para essas categorias, mesmo quando o termo técnico explícito não aparece. 

Veja-se que as cifras na tabela vetorial não são valores absolutos, mas relativos aos 

vetores medianos produzidos pelas lematizações dos corpora de oneiraiteta e 

oneirompompoi (que aparecem mais acima, na seção 4.5 deste capítulo). A análise dos 

lemmata de PGM I, 96-131, por exemplo, é comparada com a análise dos lemmata dos dois 

corpora: ali onde a relação for mais próxima de zero, é aonde a métrica vetorial aponta as 

maiores similitudes. Isso não necessariamente quer dizer que PGM I, 96-131 seja um 

oneirompompos, mas sim que a comparação entre as métricas aponta para essa classificação. 

Deste modo, PGM I, 96-131 e PGM V, 459-489 são mais próximos dos oneiropompoi; PGM 

VI, 1-47, embora sem a marcação semântica explícita (era esse o objetivo, afinal), funciona 

mais como um oneiraiteton. 

 

 

 



174 

 

7.2 Fase 2. Instrumentalização do modelo estatístico para PGM não oníricos 

 

Podemos agora dar um passo adiante: lematizar um feitiço que nada tenha de onírico 

(i.e., com índices lexicais fora do conjunto imediato dos dados que compõem o corpus 

onírico da tese) e deixar que o modelo, reproduzindo as etapas definidas acima, decida sua 

relação probabilística com as duas formas propostas (oneiraiteton e oneiropompos). 

Tecnicamente, essa perspectiva de funcionamento é derivada de três aspectos 

complementares, que aparecem ou são dedutíveis do processo descrito acima, e que sintetizo 

aqui: 

* Os vetores médios do exercício com PGM 1, 96-131, PGM V, 459-489 e PGM 

VI, 1-47 foram construídos com base em listas controladas de lemmata 

característicos, não em etiquetas ambíguas; 

* O modelo não dependeu de autodesignações do tipo ὀνειροπομπός, mas da 

assinatura léxica operacional; 

* Qualquer novo feitiço compartilhando um número suficiente de lemmata-chave 

com um dos grupos, será detectado via distância do cosseno ou similaridade 

binária. 

O teste foi feito com uma fórmula encontrada em PGM XXXVI, 283-294, intitulada, 

no papiro original, como um physikleidion (literalmente, “chave de vagina”)344. Esse texto é 

particularmente difícil para o modelo proposto, porque, embora lexicalmente a terminologia 

aponte para uma fórmula de proteção (“chave”), neste caso ele designa um dispositivo de 

controle agressivo, quer dizer, um maleficium: “chave” é, neste caso, um instrumento de 

controle, e controle de algo que está fora do indivíduo (a pudenda feminina) – supondo-se 

neste caso que o praticante seja um indivíduo masculino, em uma interpretação rasteira dos 

gêneros. Logo, teríamos aí, em princípio e guardadas as proporções, características que o 

alinharia, em princípio, à tipologia funcional dos oneiropompoi. 

 

 
Distância para vetor 

médio oneiropompos 

Distância para vetor 

médio oneiraiteton 

Classificação  

sugerida 

PGM I, 96–131 0.8616 0.9058 oneiropompos 

PGM V, 459–489 0.7999 0.9028 oneiropompos 

PGM VI, 1–47 0.9125 0.9007 oneiraiteton 

PGM XXXVI, 283–

294 
0.7454 0.7113 oneiraiteton 

 

 
344 Ver a tradução no apêndice. 



175 

 

A tabela apresenta as distâncias do cosseno entre cada feitiço (incluindo o novo PGM 

XXXVI, 283-294) e os dois vetores médios construídos para os grupos oneiropompoi e 

oneiraiteta. A classificação sugerida é atribuída com base na menor distância lexical 

vetorial345. Esse resultado sugere que elementos léxicos no feitiço-testemunha se alinham 

semanticamente com práticas mânticas e receptivas, o que poderia ser explorado para 

verificar a existência de camadas oníricas implícitas no ritual – ou, ao menos, de estrutura 

oracular semelhante. Logo, PGM XXXVI, 283-294 poderia ser classificado, 

supreendentemente, como um oneiraiteton. 

O resultado demonstra o tipo de tensão heurística entre a função esperada da fórmula 

e a assinatura lexical efetiva que o modelo permitiria explorar a partir dela. Denotativamente, 

a fórmula sugere, portanto, a construção de um instrumento de violação simbólica ou invasão 

ritualizada, o que intuitivamente poderia alinhar-se com práticas coercitivas (traço típico dos 

oneiropompoi). Contudo, a análise vetorial aponta o contrário: que a fórmula se alinharia a 

um tipo de oneiraiteton. Esse ponto é crucial para o melhor entendimento do que o modelo 

constrói concretamente. 

Em primeiro lugar, o modelo não analisa a “intenção mágica”, mas ocorrência e 

distribuição léxica: se o feitiço mobiliza lemmata mais comuns em contextos receptivos, 

visionários, higiênicos, mânticos (como ἁγνός, βότανη, φῶς), ele será atraído vetorialmente 

ao polo oneiraiteton, mesmo que a prática seja de agenciamento, controle e malefício. 

Em segundo lugar, o termo φυσικλείδιον (se analisado fora dos padrões retóricos e 

do plano contextual que pode ser localizado fora do texto, como a “intencionalidade” geral 

da fórmula) pode designar abertura de corpos, vias, portais, tanto para invasão (coerção) 

quanto para revelação (oráculo). Neste sentido, o corpus de oneiraiteta também inclui rituais 

de abertura, iluminação, uso de luz e limpeza mântica, que compartilham lemas com o ritual 

do φυσικλείδιον. 

Em terceiro lugar, do ponto de vista da frequência de termos de purificação e 

erotismo receptivo, o léxico lematizado do physikleidion inclui ἁγνός, βότανη, αἰδοῖον, 

λόγος, φῶς, ἐπιφέρω, λέγω, ἐπισφραγίζω, que são elementos mais frequentes nos 

oneiraiteta. 

Assim, embora o physikleidion possa ser ritualmente coercitivo, a expressão lexical 

que o veicula neste feitiço específico apresenta uma afinidade mântica e receptiva mais 

 
345 As mudanças na tabela em relação à anterior se devem a pequenos ajustes feitos na lematização (eliminação 

de certas duplicatas supletivas, artigos, preposições), mas que não afetaram o entendimento geral do modelo.  



176 

 

próxima do polo oneiraiteton. O léxico, portanto, organiza semanticamente uma função 

receptiva, mesmo que o propósito mágico pressuponha intervenção ativa. Isso confirma a 

potência do modelo para: 

* Revelar desvios semânticos ou contradições pragmáticas entre forma e função;  

* Classificar estruturas híbridas que os rótulos tradicionais não capturam;  

* Introduzir a noção de assinatura léxica não-congruente como ferramenta crítica 

para arqueologia das fórmulas. 

 Diante de tudo isso, podemos estabelecer o seguinte. O modelo não afere verdades, 

não impõe diagnósticos, ele sozinho não mostra o que é preciso acatar, qualquer decisão real 

que é necessário seguir, como uma espécie de juiz em uma tecnocracia inevitável dos dados. 

Sua importância está na tensão que ele instaura entre forma textual e função presumida, no 

deslocamento do olhar crítico, no descolamento do texto de sua função retórica e de contexto. 

Ele permite a visualização de um plano de coerência lexical, no qual as coordenadas retóricas 

e de contexto podem ser reelaboradas com consistência a partir de outras coordenadas 

formais. 

 

7.3 Fase 3. Reescritura onírica em palimpsesto 

 

 De um ponto de vista aventuresco talvez mais arrojado, podemos, partindo da 

modelagem dada, tentar transformar o physikleidion em uma fórmula onírica. Observando 

onde as camadas lexicais oníricas poderiam se encaixar no texto para, mantendo o máximo 

possível o léxico original do physikleidion, passássemos do erótico ao funcionalmente 

onírico: conservando o necessário da formulação lexical original (respeitando o vocabulário, 

o ritmo e a sintaxe) e a coesão semântica interna, as estruturas-chave (fórmulas de abertura, 

selamento, nomeação, transferência de poder), mas inserindo estrategicamente camadas 

léxicas oníricas reconhecíveis no seu modelo (como ὄνειρος, ὕπνος, λύχνος, φάος, φημί, 

ἐμφανίζω, κοιμάω etc.), redirecionando, assim, o agenciamento (da violação física ao envio 

ou recepção de visões).  

 Esse exercício não é simples capricho, claro. Sendo o physikleidion, paradoxalmente 

(segundo a análise projetada pelo modelo), um “similar” de oneiropompos operando 

lexicalmente com os vetores de um oneiraiteton, para se poder realizar a transposição do 

erótico para o onírico, o modelo precisaria fazer a mesma coisa com o texto reformulado: 

criar um oneiropompos com o léxico de um oneiraiteton. Isso confirmaria, em princípio, 



177 

 

que um maleficium com uma estrutura lexical oracular é totalmente possível, e serviria para 

compreender melhor o funcionamento das fórmulas oníricas que encontramos nos PGM. 

   Trecho das linhas 283-285 (note-se a ausência do cabeçalho “Φυσικλείδιον” no 

texto): 

[283] λαβὼν ᾠὸν κορώνης καὶ κορωνοποδίου βοτάνης 

χυλὸν καὶ χολὴν νάρκας ποταμίας τρῖψον μετὰ μέλιτος καὶ λέγε 

τὸν λόγον, ὅταν τρίβῃς καὶ ὅταν συνχρίῃ τὸ αἰδοῖόν σου. 

 

[283] Pegando um ovo de corvo, sumo de uma folha de diabelha  

e bile de enguia elétrica de rio, tritura tudo com mel e diz 

o encantamento quando triturares e quando besuntares [a mistura] em tuas partes 

íntimas. 

 

Reformulado a partir do modelo lexical: 

 

λαβὼν τὸν λύχνον καὶ φύλλον βοτάνης ἐπὶ τοῖς ὀνείροις επιτηδείως, 

χυλὸν καὶ χολὴν νυκτερίδος τρῖψον μετὰ μέλιτος· 

πρὶν κοιμηθῆναι, χρῖσον τὸ μέτωπον καὶ λέγε τὸν λόγον. 

 

Toma a lamparina e uma folha de erva apropriada aos sonhos, 

tritura o sumo, e a bílis de um morcego, com mel; 

antes de adormeceres, unge a testa e recita a fórmula. 

 

Obs.: Trata-se do trecho mais complexo, do ponto de vista da transposição, uma 

vez que a farmacopeia utilizada é bem particular. Diante disso, o modelo 

prescreveu as seguintes mudanças:  

bile de enguia fluvial → bile de morcego  

ungir a genitália → ungir a testa  

Trecho das linhas 286-287: 

[286] σοὶ λέγω, μήτρα τῆς δῖνα, χάνε καὶ δέξαι τὸ σπέρμα τοῦ δεῖνα 

καὶ σπέρμα τὸ ἀκρατὲς τοῦ ἰαρφε ἁρφε (γράφε). 

 

[286] Falo a ti, ó útero de [Fulana], abre-te e recebe o sêmen de [Fulano], 

e o sêmen vigoroso [violento, indomado] de IARFE ARFE. (escreve isso). 

 

Reformulado a partir do modelo lexical: 

 

σοὶ λέγω, ψυχή τῆς δῖνα, ἄνοιξαι καὶ δέξαι τὸν ὄνειρον τοῦ δεῖνα, 

καὶ ὄνειρον τὸν ἄκρατον τοῦ Ἰαρφε Ἀρφε (γράφε). 

 

A ti falo, alma de [Fulana], abre-te e recebe o sonho de [Fulano], 

e o sonho indomável de Iarfe Arfe. (escreve isso). 

 

Obs: Esta seção convoca diretamente a μήτρα (útero) da mulher desejada para 

abrir-se e receber o sêmen do operador; o caráter é altamente sexual, contendo 

vocabulário de penetração e potência). Por conta disso, o modelo fez as seguintes 

modificações: 

μήτρα → ψυχή: desloca o órgão físico para a sede do sonho;  

σπέρμα → ὄνειρος: inversão funcional; mantém a lógica de transferência;  

ἀκρατὲς (indomável, puro, violento) é mantido para preservar a carga 

performativa, mas redirecionada para o sonho, não o sêmen. 



178 

 

 Linhas 288-289: 

[288] φιλίτω με ἡ δεῖνα εἰς τὸν ἅπαντα αὐτῆς χρόνον, ὡς ἐφίλησεν ἡ Ἶσις  

τὸν Ὄσιριν, καὶ μινάτω μοι ἁγνή, ὡς ἡ Πηλενόπη τῷ Ὀδυσσῖ. 

 

[288] Que [Fulana] me ame por todo o tempo de sua vida, como Ísis  

amou Osíris; e que permaneça casta para mim, como Penélope a Odisseu. 

 

Reformulado a partir do modelo lexical: 

 

ὀνειρευέσθω με ἡ δεῖνα εἰς πάντα αὐτῆς ὕπνους, ὡς ἡ Ἶσις ὄναρ  

ὄψατο τὸν Ὄσιριν, καὶ μένῃ ἁγνή, ὡς ἡ Πηνελόπη τῷ Ὀδυσσέι. 

 

Que [Fulana] me sonhe em todos os seus sonhos, como Ísis viu  

Osíris em sonho, e que permaneça pura, como Penélope para Odisseu. 

 

Obs: καὶ μινάτω μοι ἁγνή → μένῃ ἁγνή (“permaneça casta”) retoma com precisão 

a fidelidade castal e exclusividade e evita a reinterpretação forçada do termo ἁγνή; 

preserva a simetria entre sonho erótico e fidelidade amorosa. 

Linhas 290-291: 

[290] σὺ δέ, μήτρα, μνημόνευέ μου εἰς τὸν ἅπαντα τῆς ζωῆς 

μου χρόνον, ὅτι ἐγώ εἰμι Ἀκαρναχθας. (...) 

 

[290] E tu, útero, lembra -te de mim durante 

O tempo de toda a minha vida, pois eu sou Akarnakhtas  

 

Reformulado a partir do modelo lexical: 

 

σὺ δέ, ψυχή, μνημόνευέ μου ἐν ὕπνοις διὰ βίου, 

ὅτι ἐγώ εἰμι Ἀκαρνάχθας. 

 

E tu, alma, lembra-te de mim em teus sonhos por toda a vida, 

pois eu sou Akarnakhtas. 

 

Obs: μήτρα → ψυχή: desloca o órgão físico para a sede do sonho. 

Linhas 291-294: 

[291] (...)  ταῦτα λέγε τρίβων,  

καὶ ὅταν χρίσῃς τὸ αἰδοῖον, καὶ οὕτω συγγίνου, ᾗ θέλις, 

καὶ σὲ μόνον ἀγαπήσι καὶ ὑπὸ μηδενός ποτε κοινωνή- 

σεται, εἰ μὴ ὑπὸ σοῦ μόνου 

 

[291] Diz isso enquanto 

estiveres triturando e quanto besuntares tua genitália, e assim  

tens relações sexuais com aquela que queres, e ela amará somente a ti 

e com ninguém mais se juntará somente contigo. 

 

Reformulado a partir do modelo lexical: 

 

ταῦτα λέγε πρὶν κοιμηθῆναι,  

καὶ χρῖσον τὸ μέτωπόν σου· καὶ ἡ δεῖνα ὄψει ἐν ὕπνῳ ὃ ἐπιθυμεῖς, 

καὶ μόνος ὁ ὄνειρος ὃν πέμπεις ἀληθεύσει, 

καὶ οὐδένα ἄλλον ὄνειρον ὄψεται, εἰ μὴ διὰ σοῦ. 



179 

 

 

Recita estas palavras antes de dormir,  

e unge tua testa; e [Fulana] verá em sonho aquilo que desejas, 

e somente o sonho que enviares será verdadeiro, 

e a nenhum outro sonho ela verá, senão por teu intermédio. 

 

Obs: πρὶν κοιμηθῆναι: “antes de dormir”, fórmula comum no PGM;  

ὄψει ἐν ὕπνῳ: “verá em sonho”, léxico clássico da visão onírica;  

ὄνειρος ὃν πέμπεις: “o sonho que envias”, ativo e coerente com oneiropompos; 

ἀληθεύσει: “será verdadeiro”, verbo para a verdade revelada;  

διὰ σοῦ: “por teu intermédio” – mantém agência exclusiva. 

 O segundo passo foi averiguar se a extração dos dados lematizados de PGM XXXVI, 

283-294 (o PGM original) ofereceria alguma interface com o onírico. A resposta, claro, 

precisaria ser não, e o modelo confirmou: 

Os valores de similaridade vetorial entre o novo conjunto de lemmata (PGM 

XXXVI, 283-294) e os vetores médios dos feitiços classificados como 

oneiropompos e oneiraiteton resultaram em: 

[Similaridade com oneiropompos: 0.0000 || Similaridade com oneiraiteton: 

0.0000] 

“Isso indica que não houve sobreposição lexical relevante entre os lemmata do 

novo conjunto analisado e aqueles presentes nos conjuntos usados como referência 

para os modelos vetoriais”. 

 O terceiro passo foi lematizar o novo arquivo formado a partir do physikleidion 

original e deixar a IA definir o modelo a partir do cálculo do cosseno:  

A análise vetorial baseada nos lemmata do novo conjunto de dados fornecido 

(arquivo “Physikleidion Reescrito”) mostra os seguintes resultados de distância do 

cosseno: 

 

Distância para vetor médio oneiraiteton: 0.2553 

Distância para vetor médio oneiropompos: 0.3331 

 

Como a menor distância é para o vetor oneiraiteton, o conjunto de dados do 

“Physikleidion Reescrito” se aproxima estatisticamente mais das fórmulas de 

recepção de sonhos (oneiraiteta) do que das fórmulas de envio de sonhos 

(oneiropompoi).   

 O modelo calculou, dentro das margens estabelecidas pelos dados (sua extração não 

pode ser caracterizada como segura, dada a limitação dos instrumentos utilizados), o 

“Physikleidion Reescrito” do mesmo modo que seu “original”, PGM XXXVI, 283-294: 

como um oneiraiteton e não como um oneiropompos. 

O experimento de reescritura em palimpsesto não visou propor um uso “adequado” 

do texto, nem corrigir seu suposto desvio categorial. Ao contrário, trata-se de uma 

demonstração concreta de que a superfície textual das fórmulas pode ser mobilizada em 

direções múltiplas, e de que a análise vetorial das distribuições lexicais fornece um plano de 



180 

 

inteligibilidade formal que relativiza os gêneros intencionais das fórmulas (physikleidion, 

oneiraiteton etc.). A performance do texto, portanto, pode ser recriada não apenas pela 

manipulação ritual ou pragmática, mas pela intervenção sistemática em sua arquitetura 

lexical. Tal como o próprio modelo demonstrou nas fases anteriores, a função de uma 

fórmula não é estática nem cumpre apenas o que está predito em sua intencionalidade: ela 

emerge da composição dinâmica entre léxico, estrutura e contexto. O palimpsesto onírico 

recriado a partir do original sexual (physikleidion), assim, não é um desvio, mas uma 

extensão possível do campo de atuação dos feitiços, detectável pelos critérios formais 

aplicados. 

 

Com base nas análises vetoriais apresentadas, pode-se observar que a estrutura 

lexical dos feitiços selecionados permite identificar, mesmo em casos ambíguos ou de 

intencionalidade contraditória, padrões de alinhamento semântico coerentes com os perfis 

funcionais previamente definidos. Esses resultados oferecem subsídios concretos para a 

hipótese de que a organização lematizada dos PGM oníricos não apenas revela uma lógica 

subjacente de categorização, mas também permite projeções e reclassificações no interior do 

corpus, apoiadas por critérios formais. 

 

 

  



181 

 

8 BIBLIOGRAFIA 

 

Literatura primária: 

BETZ, Hans Dieter (ed.). The Greek Magical Papyri in Translation. Vol. 1. Chicago: The 
University of Chicago Press, 1986 (2ª ed. 1992). 

DANIEL, Robert; MALTOMINI, Franco. (ed.). Supplementun Magicum. 2 Vol. Opladen: 
Westdeutscher Verlag, 1990-91 [Papyrologica Coloniema XVI, 1, 2] 

FARAONE, Christopher; TORALLAS TOVAR, Sofia (ed.). Greek and Egyptian Magical 
Formularies: Text and Translation. Vol. I. Berkeley (CA): California Classical Studies 
(University of California), 2022. 

PREISENDANZ, Karl (ed.). Papyri Graecae Magicae. Die Griechischen Zauberpapyri. 2 
Vols. Leipzig: Teubner, 1928-1931 (2ª ed. 1973). 

HOMERO. Ilíada. Trad. Frederico Lourenço. São Paulo: Penguin/Cia das Letras, 2013. 

HOMERO. Odisseia. Trad. Frederico Lourenço. São Paulo: Penguin/Cia das Letras, 2011. 

Seleta secundária 

BADIAN, Ernst. Collected papers on Alexander the Great. In: Collected papers on 

Alexander the Great. [S.l.]: Routledge, 2012. p. 244–281.  

BECK, Hans. A Companion to Ancient Greek Government. Hoboken: Wiley-
Blackwell, 2013.  

BERNAND, André. Sorciers grecs. Paris: Fayard, 1991.  

BHAVSAR, Vishal; VENTRIGLIO, Antonio; BHUGRA, Dinesh. Dissociative trance and 
spirit possession: challenges for cultures in transition. Psychiatry and Clinical 

Neurosciences, v. 70, p. 551–559, 2016.  

BRATT, Kenneth. Herodotus’ Oriental Monarchs and their Counsellors. PhD Thesis—
[S.l.]: Princeton University, Department of Classics, 1985. 

BRELICH, Angelo. The Place of Dreams in the Religious World Concept of the Greeks. 
In: GRUNEBAUM, Gustave von; CAILLOIS, Roger (Orgs.). The Dream and Human 

Societies. Berkeley: University of California Press, 1966. p. 293–301.  

BRILLANTE, Carlo. Metamorfosi di un’immagine: le statue animate e il sogno. In: 
GUIDORIZZI, Guido (Org.). Il sogno in Grecia. Rome/Bari: Laterza, 1988. p. 17–33.  

BRILLANTE, Carlo. Ὀνειροπόλος in Omero. Medicina nei Secoli. Arte e Scienza, v. 21, 
n. 2, p. 693–719, 2009.  

BROWN, Peter. The Rise and the Function of the Holy Man in Late Antiquity. Journal of 

Roman Studies, v. 61, p. 80–101, 1971.  



182 

 

BROWN, Peter. Corpo e Sociedade: O homem, a mulher e a renúncia sexual no início 

do Cristianismo. Rio de Janeiro: Zahar, 1990.  

BULKELEY, Kelly. Penelope as Dreamer: A Reading of Book 19 of the Odyssey. 

Dreaming, v. 8, n. 4, p. 229–242, 1998.  

CAPOPOZZO, Valerio. Il Somniale Danielis in manoscritti latini. [S.l.]: Firenze: Leo S. 
Olschki, 2018.  

CERTEAU, Michel de. L’Écriture de l’Histoire. Paris: Gallimard, 1975.  

CERTEAU, Michel de. La fable mystique. Paris: Gallimard, 1982.  

CLAY, Jenny. Iliad 1.282–284 and Nestor’s Rhetoric of Compromise. Mnemosyne, 
Fourth Series. v. 67, n. 6, p. 987–993, 2014.  

COLLETTE, Bernard. Phantasia et phantasma chez Platon. Les Études Philosophiques, 

v. 2006, n. 1, p. 89–106, [S.d.].  

COUSIN, Catherine. Le songe et la mort dans les poèmes homériques. Gaïa. Revue 

interdisciplinaire sur la Grèce Archaïque, v. 18, p. 103–115, 2015.  

DODDS, E. R. The Greeks and the Irrational. Berkeley: University of California Press, 
1951.  

ECKSCHMITT, Werner. Das Orakel von Dodona: Antike Orakelstätten I. Antike Welt, v. 
29, n. 1, p. 13–18, 1998a.  

ECKSCHMITT, Werner. Das Totenorakel von Epirus: Antike Orakelstätten 2. Antike 

Welt, v. 29, n. 3, p. 225–230, 1998b.  

EKIRCH, Roger A. At Day’s Close: Night in Times Past. New York: W. W. Norton, 

2005.  

FINLEY, Moses. The Elderly in Classical Antiquity. Greece & Rome, v. 28, n. 2, p. 156–

171, 1981.  

FISCHER, Steven. The Complete Medieval Dreambook: A Multilingual, Alphabetical 

Somnia Danielis Collation. [S.l.]: Bern/Frankfurt am Main: Peter Lang, 1982.  

FOLLON, Jacques. La notion de phantasia chez Platon. In: LORIES, Danielle; RIZZERIO, 
Laura (Orgs.). De la phantasia à l’imagination. Louvain: Peeters, 2003. p. 1–14.  

GAZIS, George. Homer and the Poetics of Hades. Oxford: Oxford University Press, 
2018.  

GRAF, Fritz. La magie dans l’Antiquité gréco-romaine. Paris: Les Belles Lettres, 1994.  

GRANGER, Clara. La représentation de la Nuit dans l’Antiquité grecque. Bollettino della 

Società Geografica Italiana, v. 14, n. 2, p. 43–51, 2018.  



183 

 

HARPHAM, Geoffrey. Old Water in the New Bottles. The contemporary prospects for the 

study of asceticism. In: WIMBUSH, Vincent L. (Org.). Discursive Formations, Ascetic 

Piety and the Interpretation of Early Christian Literature, Part 2. [S.l.]: Society of 

Biblical Literature, 1993. p. 87–95.  

HILL, Thomas. A little treatise of the interpretation of dreames. [S.l.]: London: 
William Copland, 1567.  

HORNBOSTEL, Wilhelm. Götter des Staates. Leiden: Brill, 1994.  

HOUGHTON, H. A. G. et al. The Principal Pauline Epistles: A Collation of Old Latin 

Witnesses. Leiden: Brill, 2019.  

JAKOBSON, Roman. Closing Statement: Linguistics and Poetics. In: SEBOK, Thomas 
(Org.). Style in Language. New York/London: MIT Press/ Wiley & Sons, 1960. p. 350–

377.  

LAWTON, C. Votive Reliefs. Athenian Agora, v. 33, p. 8–9, [S.d.].  

MACK, Burton. Rhetoric and the New Testament. Minneapolis: Fortress Press, 1990.  

MARINI, Nicoletta. Pallidi fantasmi. Apparizioni di sogni in Omero e in Erodoto. 
Milano: Carlo Signorelli Editore, 2004.  

MAURIZIO, Lisa. Anthropology and spirit possession: A reconsideration of the Pythia’s 
role at Delphi. The Journal of Hellenic Studies, v. 115, p. 69–86, 1995.  

MEEKS, Wayne A. Os Primeiros Cristãos Urbanos: o mundo social do apóstolo Paulo. 
São Paulo: Paulus, 1995.  

MEEKS, Wayne A. As Origens da Moralidade Cristã. São Paulo: Paulus, 1997.  

MELBIN, Murray. Night as Frontier. American Sociological Review, v. 43, n. 1, p. 3–22, 
1978.  

MINCHIN, Elizabeth. Speaker and Listener, Text and Context: Some Notes on the 
Encounter of Nestor and Patroklos in Iliad XI. The Classical World, v. 84, n. 4, p. 273–
285, 1991.  

MOREAU, Alain; TURPIN, Jean-Claude (ORGS.). La magie dans L’Odyssée: Circé. In: 
Montpellier: Publications de la Recherche, Université Paul-Valéry, 1999.  

MORRIS, James. Dream Scenes in Homer, a Study in Variation. Transactions of the 

American Philological Association, v. 113, p. 39–54, 1983.  

OGDEN, Daniel. The Ancient Greek Oracles of the Dead. Acta Classica, v. 44, p. 167–

195, 2001.  

OGDEN, Daniel. Greek and Roman Necromancy. Princeton: Princeton University Press, 

2004.  



184 

 

OGDEN, Daniel. Night’s Black Agents: Witches, Wizards, and the Dead in the 

Ancient World. London/New York: Continuum, 2008.  

PÉCORA, Alcir. Máquina de gêneros. São Paulo: EdUSP, 2001.  

PRATT, Louise. Odyssey 19.535-50. On the Interpretation of Dreams and Signs in Homer. 
Classical Philology, v. 89, n. 2, p. 147–152, 1994.  

RAMNOUX, Clémence. La nuit et les enfants de la nuit dans la tradition grecque. 

Paris: Flammarion, 1959.  

RHODES, P. J. The Athenian Boule. Oxford: Clarendon Press, 1985.  

ROISMAN, Hanna. Nestor’s Advice and Antilochus’ Tactics. Phoenix, v. 42, n. 2, p. 114–
120, 1988.  

ROISMAN, Hanna. Nestor the Good Counsellor. The Classical Quarterly, v. 55, n. 1, p. 

17–38, 2005.  

ROISMAN, Joseph. The Rhetoric of Conspiracy in Ancient Athens. Berkeley: 

University of California Press, 2006.  

ROZOKOKI, Alexandra. Penelope’s Dream in Book 19 of the Odyssey. The Classical 

Quarterly, v. 51, n. 1, p. 1–6, 2001.  

RUSSO, Joseph; FERNANDEZ-GALIANO, Manuel; HEUBECK, Alfred. A 

Commentary on Homer’s Odyssey. Volume II. Books XVI–XXIV. Oxford: Clarendon 

Press, 1992.  

SAVALLI-LESTRADE, Ivana. La cité interconnectée dans le monde gréco-romain (IVe 
siècle a.C.-IVe siècle p.C.). In: La cité interconnectée dans le monde gréco-romain. 

Pessac: Ausonius, 2019. p. 183–204.  

SILVERMAN, Allan. Plato on “Phantasia”. Classical Antiquity, v. 10, n. 1, p. 123–147, 

1991.  

STAMBAUGH, John. Sarapis under the Early Ptolemies. Leiden: Brill, 1972.  

TAKACS, Sarolta. Isis and Sarapis in the Roman World. Leiden: Brill, 1995.  

VOGELS, Heinrich. Das Corpus Paulinum des Ambrosiaster. Bonn: Hanstein, 1957.  

WATSON, Gerard. Phantasia in Classical Thought. Galway: Officina 

Typographica/Galway University Press, 1988.  

 


