UNIVERSIDADE FEDERAL FLUMINENSE
INSTITUTO DE CIENCIAS HUMANAS E FILOSOFIA
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA

PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

Felipe Melonio Leite

“0 COMUNISMO E UMA FESTA”: O MATERIALISMO POTENTE DE CARLOS
HENRIQUE ESCOBAR E O DEBATE ACERCA DA IDEIA DO COMUNISMO

NITEROI

2025



Felipe Melonio Leite

“0 COMUNISMO E UMA FESTA”: O MATERIALISMO POTENTE DE CARLOS
HENRIQUE ESCOBAR E O DEBATE ACERCA DA IDEIA DO COMUNISMO

Tese apresentada a Universidade Federal
Fluminense, como parte dos requisitos do
Programa de P6s-Graduagdo em Filosofia (PFI)

para obtencao do titulo de Doutor em Filosofia.
Linha de Pesquisa: Etica e filosofia politica

Orientador: Felipe de Oliveira Castelo Branco

NITEROI

2025



Pagina para ficha catalografica



FELIPE MELONIO LEITE

“O COMUNISMO E UMA FESTA”: O MATERIALISMO POTENTE DE CARLOS
HENRIQUE ESCOBAR E O DEBATE ACERCA DA IDEIA DO COMUNISMO

Tese apresentada a Universidade Federal
Fluminense, como parte dos requisitos do
Programa de P6s-Graduacgdo em Filosofia (PFI)
para obtencao do titulo de Doutor em Filosofia.

Linha de Pesquisa: Etica e filosofia politica

Aprovada em: 15 de dezembro de 2025.

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Felipe de Oliveira Castelo Branco (Orientador - UFF)

Prof. Dr. Frederico Pacheco Lemos (Arguidor Interno - UFF)

Profa. Dra. Mariana de Toledo Barbosa (Arguidora Interna - UFF)

Prof. Dr. Lucas Barbosa Pelissari (Arguidor Externo - Unicamp)

Prof. Dr. Luiz Eduardo Pereira da Motta (Arguidor Externo - Ufrj)



AGRADECIMENTOS

A escrita da presente tese ultrapassou notorios momentos complicados da nossa vida
social. Iniciou, como sabemos, em periodo pandémico, o que fez com que meu doutorado as-
sumisse um heterodoxo cardter remoto que, a0 mesmo tempo em que possibilitou uma inédita
mobilidade e flexibilidade de trabalho, construiu um indesejado afastamento fisico da tao
amada vida universitaria. Passamos, ademais, por um governo federal que nem de perto priori-
zava a pesquisa, o que resultou em uma tese sem bolsa regular fora todos os ataques aos inte-
lectuais, artistas e estudantes em geral. Enfrentamos campanhas eleitorais, lutas por melhor
financiamento e infinitas defesas de nossas condigdes de pesquisa. A todos e todas que com-
partilharam comigo o mesmo horizonte de defesa da educagdo e de um futuro mais inclusivo
expresso meu mais profundo agradecimento.

Devo, entretanto, destacar alguns pelo mais profundo apoio nesse processo de produgdo
tedrica que atravessou meia década, cinco cidades e trés paises.

Inicialmente ¢ imperioso celebrar a memoria do professor Carlos Henrique Aguiar
Serra. Caique esteve presente na banca de qualificacdo do presente trabalho e foi um grande
entusiasta da proposta. Faleceu em meados do ano presente apos grande luta pela vida. Sentimos
saudades e lutaremos pelo seu legado intelectual. A presente tese €, também, para ele dedicada.

Agradeco e relembro, no mesmo ensejo, meu Pai, Roberto Leite. Falecido em 2011, era
um grande incentivador da dedicacdo aos estudos. Tudo que ¢é feito por mim ¢ uma simples
consequéncia de sua vida e educagdo por ele fornecida. Para minhas avos, Aparecida e Adévia,
toda oportunidade de saudar sera pouca.

Ainda no ambito familiar, agradeco e dedico essa tese, em conjunto, para minha mae
Ana Rosa e meu Irmao Pierre. Sem eles nada disso seria possivel. Seguraram desafios inimagi-
naveis para que eu pudesse apresentar o atual texto. Reitero todo meu amor e devogao.

Enfrentando as muitas dificuldades politicas e sociais ndo tive a tdo necessaria bolsa
regular para a dedicacdo integral a pesquisa. Se ha um lado positivo nisso, se assim podemos
falar, ele esta no fato de que tive de buscar, com muito afinco, oportunidades para o ingresso
na docéncia universitaria. Tive de buscar, com muito afinco, oportunidades para o ingresso na
docéncia universitaria. Assim pude me afirmar profissionalmente: sou professor universitario
para além das flutuagdes momentaneas do mercado de trabalho. E necessario, portanto, agrade-
cer a quem me permitiu chegar a essa constatagao.

Ao Departamento de Sociologia e Antropologia da UFMA, meu agradecimento pela



confianga e oportunidade concedida ao ser professor substituto, por dois anos, de tio inspira-
dora institui¢do. L4 aprendi a dar aula e a conviver, como docente, com colegas, técnicos e
alunos. Estendo o agradecimento a toda comunidade universitaria da UFMA. Ao Departamento
de Ciéncia Politica da UFRJ e a sua comunidade universitaria, registro meu agradecimento pela
tdo enriquecedora segunda oportunidade docente.

Agradeco, ademais, aos amigos que me receberam e foram minha rede de afetos em Sao
Luis do Maranhao onde passei dois anos da vida de doutorando. Fernando Moreira, Mariana
Serra, Jhoie Aratjo, Bia Mar e tantos outros que me tornaram, a0 menos em parte, um mara-
nhense de cora¢do. Na mesma toada agradeco minha familia ludovicense Ana Meiry, Ana Te-
reza, Ana Gloria, Torquato, Danielton, Jorge, Batista, Bruno, Leticia, Michaell, Gustavo e todos
os que me receberam e deram apoio na tarefa de trabalhar em outro estado.

Aos amigos do Rio, em todos os aspectos da vida, meu mais profundo agradecimento.
Salomao Gualberto e sua companheira Nathaly por todos os conselhos; Suzana Kolker e seu
marido Vicente, por todos os dias e noites de trocas e afetos mil; Will Figueiredo pela parceria;
Rodrigo Duarte por todas as conversas sobre os caminhos profissionais. Os amigos € parceiros
de ténis que ajudaram a me manter fisicamente ativo nesses em anos em especial Rodrigo
France e Ricardo Monteiro. As amigas e amigos do mundo do samba e da musica que hoje sdo
centrais na minha vida. Todas as meninas que me fizeram ter um conjunto musical, o Samba
em Verso (Carol, Moénica, Bruna, Fiona, Dani, Raquel), meu muito obrigado. Aos amigos que
muito me receberam nas rodas abertas da cidade, em especial, Sostenes (com sua companheira
Carol), Ivan, Aramis, Tio Léo, Léo, Nill entre tantos outros.

Agradeco a todas as mulheres que foram minhas companheiras nesses anos. Mesmo que
a vida tenha nos afastado e os afetos ndo tenham se direcionado para o lugar que desejamos
vocés foram todas especiais e colaboraram na construgdo da pessoa e profissional que sou,
muitas vezes de forma material. Agradeco, em especial, a Barbara Mello por ter acompanhado,
de perto, o processo final de escrita me incentivando-me.

Ao Programa de Pos-graduagdo em Filosofia — UFF, por ter apostado em um cientista
social para escrever um trabalho em filosofia. Ao professor Felipe Castelo Branco pela gentil
orientacdo e aceite ao presente trabalho. Todas as suas dicas e conversas nesses anos foram
fundamentais. Ao professor Vittorio Morfino por me receber em Mildao no doutorado sanduiche.
A UniMib e ao Imec pelo apoio o e acolhida no exterior.

Agradeco, ademais, aos professores e a professora que aceitaram, gentilmente, a compor
a banca de avaliagdo do presente trabalho. Professor. Luiz Eduardo Motta, meu professor desde

a graduacdo que muito encaminhou meus interesses de pesquisa e leitura sendo, perenemente,



companheiro de caminhos intelectuais. Professor Lucas Pelissari, que conheci durante a estada
no exterior € que aceitou estar aqui presente com toda sua experiéncia. Professora Mariana
Barbosa que ainda conduziu brilhantemente como coordenadora o PFI e, por fim o Professor
Frederico Lemos, que iniciou como colega e que agora abrilhantaré a avaliagdo do atual traba-
lho.

Agradeco, por fim, a CAPES e ao Governo Federal, pelo financiamento da parte estran-

geira da presente pesquisa por meio de edital Doutorado Sanduiche.



Eu nunca quis pouco
Falo de quantidade

e intensidade

Bomba de hidrogénio
Luxo para todos
Todos!!!

(Muito — Caetano Veloso)



Dedico esta tese a minha mae, Ana
Rosa Melonio, ¢ a0 meu irmao,
Pierre Melonio. Foram presenga,
apoio e base nesses anos de
formacdo em que passamos juntos

por tantas coisas.



RESUMO

A tese investiga a obra do filosofo brasileiro Carlos Henrique Escobar, reconstruindo a trajetoria
de seu pensamento e ressaltando sua contribuicdo para uma concepg¢do materialista, tragica e
produtiva do comunismo. Partindo de uma releitura critica de Marx e apoiando-se na heranca
althusseriana e nietzschiana, o trabalho demonstra como Escobar elabora uma teoria da
producdo historica, da poténcia e da criagdo da vida, na qual o comunismo ndo ¢ um programa
normativo ou um modelo institucional, mas um acontecimento multiplo, imanente as proprias
forgas sociais. Desenvolvem-se, ao longo dos capitulos, (1) uma revisao da leitura althusseriana
do materialismo e de seus desvios nao-estruturalistas; (2) uma reconstrucao da originalidade da
“Ciéncia dos Discursos Ideologicos” e da articulagdo entre arte, loucura e producao; (3) uma
analise dos textos de maturidade de Escobar, nos quais o “comunismo como festa” surge como
imperativo ético-politico da criacao social; e (4) um didlogo com debates contemporaneos sobre
a hipotese comunista (Badiou, Zizek) e com autores que reinscrevem o comunismo como
poténcia produtiva (Negri, Bastani, Fisher). Defende-se que o comunismo, em Escobar, ¢ a
expressdo de uma multiplicidade criadora, herética as formas de representagdo burguesa e as
teleologias racionalistas, e que essa formulagdo oferece um aporte singular ao debate filosofico

atual sobre materialismo, politica e producao de formas de vida.

Palavras-chave: marxismo; materialismo; Carlos Henrique Escobar; comunismo; produgao;

poténcia.



ABSTRACT

This dissertation examines the work of the Brazilian philosopher Carlos Henrique Escobar,
reconstructing the trajectory of his thought and highlighting his contribution to a materialist,
tragic, and productive conception of communism. Building on a critical rereading of Marx and
informed by Althusser, Nietzsche, and contemporary French philosophy, the thesis argues that
Escobar develops a theory of historical production, potency, and creative life, in which
communism is not a normative program or institutional blueprint but an event of multiplicity,
immanent to social forces. Across its chapters, the thesis (1) revisits Althusser’s early
materialism and its non-structuralist tensions; (2) reconstructs the originality of Escobar’s
“Science of Ideological Discourses” and its articulation with art, madness, and production; (3)
analyzes the philosopher’s mature writings, where “communism as a feast” emerges as an
ethical-political imperative of creation; and (4) engages with contemporary debates on the
communist hypothesis (Badiou, Zizek) as well as with thinkers who reframe communism as
productive potency (Negri, Bastani, Fisher). The dissertation defends that Escobar’s
communism expresses a creative multiplicity, irreducible to bourgeois representation or
rationalist teleology, offering a distinctive contribution to current philosophical debates on

materialism, politics, and the production of forms of life.

Keywords: Marxism; materialism; Carlos Henrique Escobar; communism; production;

potency.



RESUME

La thése examine 1’ceuvre du philosophe brésilien Carlos Henrique Escobar, en reconstruisant
la trajectoire de sa pensée et en soulignant sa contribution a une conception matérialiste,
tragique et productive du communisme. A partir d’une relecture critique de Marx et en
s’appuyant sur I’héritage althussérien et nietzschéen, le travail montre comment Escobar
¢labore une théorie de la production historique, de la puissance et de la création de la vie, dans
laquelle le communisme n’est ni un programme normatif ni un mode¢le institutionnel, mais un
événement multiple, immanent aux forces sociales elles-mémes. Les chapitres développent :
(1) une révision de la lecture althussérienne du matérialisme et de ses déviations non
structurales ; (2) une reconstruction de 1’originalité de la « Science des Discours Idéologiques
» et de I’articulation entre art, folie et production ; (3) une analyse des textes de maturité
d’Escobar, ou le « communisme comme féte » apparait comme un impératif éthico-politique de
la création sociale ; et (4) un dialogue avec les débats contemporains sur 1’hypothese
communiste (Badiou, Zizek) ainsi qu’avec les auteurs qui réinscrivent le communisme comme
puissance productive (Negri, Bastani, Fisher). On soutient que le communisme, chez Escobar,
est I’expression d’une multiplicité créatrice, hérétique face aux formes de représentation
bourgeoise et aux téléologies rationalistes, et que cette formulation offre une contribution
singuliére au débat philosophique actuel sur le matérialisme, la politique et la production des

formes de vie.

Mots-clés : marxisme ; matérialisme ; Carlos Henrique Escobar ; communisme ; production ;

puissance.



INTRODUQGAO. ...ttt ettt e et e v se s e e st et es s seseseseseseseseseseneaes 14

1. Carlos Henrique Escobar e o marxismo além-estrutural e “produtivo” de Louis Althus-
L] TP PO PO RPROURRPRTOPRRORPPPL. Y |

0 B O T s Lol 1 i o) o T L Lo o J SRR 27
1.2. Althusser: desde sempre ja-além-estrutural.................ooooiiiiiiiii e, 31
1.3. A recepgao do além-estrutural do althusserianismo por Carlos Henrique Escobar....... 44

2. Da “Ciéncia dos Discursos Ideoldgicos” ao “Pensamento Galatico”: consideracoes
acerca da travessia tedrica de Carlos Henrique Esco-
171 P TSPT I ¥

2.1. A “Ciéncia dos Discursos Ideoldgicos” como uma ciéncia alegre: a revolugdo de Ferdinand
de Saussure por ESCODAr ..........oiuiiiiiiiiiieieeeeee e 4T

2.2. Sobre a “Estrutura de Instaurag¢do”: acerca da posi¢ao de Escobar sobre a tradigdo psicana-
1 T R TSR 1 o

2.3. A “Estrutura Elaborada”: as instituigdes, os discursos ideoldgicos razoaveis e seus “desa-
FLANTES ettt bt et e a ettt h ettt she et et e bt eteentenaeen 60

2.4. Um pensamento “galatico” das diferengas: Escobar comentador de Nietzsche, Foucault e

D] (51 /TSRS PRSI 63
3. O corolario do materialismo potente de Carlos Henrique Escobar: “O comunismo como
(1 L OO O OO OO P TP PP ROPPOPPPRN .72
3.1. Marx e Nietzsche: pensadores daquilo que se
10172 Y )

3.2. O comunismo ¢ uma festa: as indicagdes textuais de Carlos Henrique Escobar sobre uma
POLILICA PATA O AEVIT..ecuuiiiiiieiiieiiieiieeie ettt ettt et ebeesteeebeesteeesbeessaeenseessaeenseensnes e nen 80

4. Escobar e o debate contemporineo acerca da ideia do comunismo: um aporte teorico
para a pratica do “comunismo de IuX0” ..............cccooiiiiiiiiiiiii e 92

4.1. Escobar perante Negri, Hardt e Guatarri: a festa e a poténcia criativa das mas-
SAS .ttt ettt ettt ettt et h et e a e bttt e a s bt e b e e et bt bt e ae e h e bt e ehe e e et et ae e et rene e 92

4.2. Badiou, ZiZek e o debate acerca da “Ideia do comunismo”: a busca pela heranga universa-
] 2 R 102



4.3. Como o comunismo como festa pode contribuir nos debates contemporaneos sobre a ope-
racionalizacao dO COMUNISITIO.........ccccuuiiiieiiiieeeeiiteeeeeie e e et e e e et eeeeeaaeeeeeetaeeeeeeasseeeeeneeas 108

CONCIUSAO ..o e e e e e et 11



14

Introduciao

O presente trabalho possui, como objetivo, a analise da obra do fil6sofo brasileiro Carlos
Henrique Escobar. Um estudo desse tipo, de um autor com uma obra vasta e que percorre
décadas e fases, pode possuir varios enfoques ou caminhos a serem percorridos. Quando se
trata, como € o presente caso, de um pensador que ainda ndo consta nas “listas tradicionais” de
trabalhos de recepcao filosofica, torna-se, entretanto, imperioso desenvolver um estudo, mesmo
que breve, da totalidade de seu percurso literario e biografico. Nao obstante essa demanda, a
tese que ora desenvolvemos possui, como fulcro de estudo, uma das tematicas desenvolvidas
em todo seu percurso, a saber, sua leitura extremamente heterodoxa do que se entende por

Comunismo em Marx.

Heterodoxa, mas sem deixar de se afirmar marxista. Nao a toa o subtitulo de um dos
livros sobre Marx da maturidade de nosso autor ¢ de um marxismo com Marx. Escobar
pretendeu, em sua obra, ndo uma “novidade” da leitura de Marx ou, muito menos, a descoberta
de uma leitura verdadeira do classico alemdo. Buscou-se, na realidade, um desenvolvimento
que tangesse a propria inspira¢do, materialista, que Marx possuia ao atuar tedrica e

politicamente no mundo.

Atuar no mundo. Somos, com Escobar, fiéis a famosa Tese XI sobre Feuerbach'. Da
maneira que j4 lia Louis Althusser® estamos, aqui, distantes de qualquer apelo a pura pratica ou,
pior, ao obreirismo. Atuar no mundo ¢ teorizar sobre ele. Escobar nota que o central do aforismo
marxiano € sua ruptura perante qualquer pretensdo de uma iluminagdo do puro pensar do
mundo. Transformamos, produzimos e fazemos politica. Nao atuamos em busca de uma base

ultima, de um a priori do pensamento.

Qs filosofos apenas interpretaram o mundo de diferentes maneiras; o que importa ¢ transforma-lo” (MARX,
2007: 535)

2“Concluindo a categorizagdo da nova relagdo entre ciéncia e filosofia Althusser desenvolve o sentido da
historicidade da filosofia. Essa seria, contrariamente a no¢do comum, uma nao-historicidade. Ndo haveria uma
historia da filosofia pois ela refere-se a um embate sobre o vazio, sobre a constante afirmagdo da materialidade ou
de nogdes ideais. Teriamos, na sua perspectiva, uma histdria na filosofia: uma histéria do deslocamento continuo
dessa demarcacdo sobre o vazio desse embate, onde os efeitos sdo reais, mas ndo ha objeto. A novidade do
marxismo — anunciada na Tese XI, estruturada inicialmente na Ideologia Alema e praticada por Lenin — residiria
no desnude do lugar saneado que as tendéncias idealistas buscam resguardar, a pratica filos6fica, um lugar saneado,
de mediagdo e racionalidade, distante da politica.” (LEITE, 2020: 117)



15

A pratica materialista, mesmo quando tedrica, € uma critica politica. Avaliadora do
produzido (dai a centralidade, que veremos, de Nietzsche, com Marx, em Escobar) e politica,
produtiva, trabalhadora (o poder trabalhador muito além do poder do trabalhador, sendo esse

o centro da filosofia materialista ndo dita de Marx). Escreve Carlos Henrique Escobar:

Se em Kant se constitui o Sujeito — “funcdes ordenadoras do sujeito” — em Marx a
“matéria” ¢ movimento, € a problemdtica ndo empiricamente objetivavel da “matéria”
como devir e valores (como Trabalho). Enfim, aquilo que supomos ser o materialismo
¢ aquilo a que estamos sempre voltando como um segredo quase sempre néo revelado
ou até mesmo traido nas diferentes interpretagdes. Ora, ndo se trata com Marx de um
materialismo vulgar nem de um pragmatismo, assim como nao ha nem existe em Marx
“a prioris” do espirito, da matéria e da “logica” do movimento. O que se encontra nele
¢ uma problemadtica em aberto (“dialética”) que o materialismo historico exige e
demanda como elaboragdo critica e como politica. (ESCOBAR, 1993: 55)

O materialismo, como assim desenvolvido pelo autor, necessita, chama, o comunismo.
Haveria, de outra forma, o retorno do jd-produzido, do ja-representado. Um materialismo sem
politica, eternamente refém da interpretacao infinita das moralidades ¢, para Escobar,
igualmente preso ao horizonte da representa¢do burguesa sendo mensuravel, portanto, nesse

mesmo espectro.

O comunismo, por outro lado, vai para além de todo materialismo cinico e
representativo. Emerge, ademais, contra toda tentativa burguesa, policial, de conter a poténcia
produtiva em “melhores distribui¢des” da riqueza social. Escobar, analisando a distancia entre
0 que conceitua como “marxismo de Marx”™ e as varias propostas fixadoras de um “marxismo
de Estado”, demonstra que a oposi¢cdo entre utopismo e realismo politico (mensuravel no
espectro burgués) ¢ falsa. O comunismo nao emerge como nada além de um postulado imersivo,
imanente e sem julgamento ultimo das multiplicidades possiveis. Nao ¢ uma politica da pdlis,
mas um retorno “tragico” a physis (ou seja, ao natural como o continuo produtor de nomos-
polis) para, so a partir desse ponto, se colocar com uma posi¢ao além-utopica, além-espirito e

além-racionalidade Unica.

Disserta Escobar:

Esta expressao (o comunismo) em Marx se distanciara no entanto cada vez mais de
seu significado fisico e subversivo radical —um comunismo com multiplicidades livres
— para se tornar nos “marxistas” uma reivindicagdo “medivel” nos propositos politico-
burgueses. De um lado sera encarada com utopica no espirito das promessas
paradisiacas e do outro como ameaga a tradi¢@o e aos valores humanos. Nenhuma
destas leituras do comunismo lembra as teses politicas de Marx. Ora, 0 comunismo
marxista, ainda que inaugurando a vida em suas for¢cas — no esplendor da matéria-
pensamento e das suas vicissitudes — nao promete o “melhor”. Digo, ele ndo é uma
politica no espirito da Pélis (o0 mundo reformado) ou um sonho (o mundo melhor, o
mundo salvo etc.) mas um empenho “quase maldito” de retomar e provar a physis
tragica com espinha dorsal do real. (ESCOBAR, 1993: 30)



16

O comunismo, se lido da presente forma como uma subversao da utopia e da politica da
polis, emerge como uma afirmagao do politico como criagdo da vida, além da transcendéncia
do Estado e da moral socialmente produzida. Nosso autor ¢ taxativo em ancorar no proprio

Marx a fonte dessa concepg¢ao aberta de comunismo. Para ele:

Ora, Marx nos poucos escritos sobre o comunismo pensa sobretudo na destrui¢ao da
antiga sociedade e pensa em dimensdes de tempo diversificadas. O desaparecimento
da democracia representativa e do Estado, tanto quanto o das classes sociais, exige
diferentes tempos e diferentes investimentos de livre criacdo de solidariedades (novas)
impossiveis de prever. O comunismo que ndo ¢ um outro modo de produgéo, ndo €
também um programa universalizavel, mas sim uma sensibilidade nova (Nietzsche)
que ¢ aplicada e vivida como saberes multiplos e diferenciados (ESCOBAR, 1993:
224)

A auséncia de precisdo, no conjunto da obra marxiana, acerca do funcionamento do
comunismo, como modo de producao, ¢ de fundamental importancia teorica para a elucidagdo
da posi¢cdao mencionada por Escobar. No insuperavel panfleto Manifesto do Partido Comunista,
deve-se notar algo de fulcral ja no titulo: o Manifesto ¢ do Partido Comunista e nao do
Comunismo em si. Esse ponto reverbera em todo o texto. Nao ha uma defini¢cdo do comunismo
e sim uma caracterizac¢ao do militante comunista perante 0 movimento operario, como notamos:
“Na pratica, os comunistas constituem a fracdo mais resoluta dos partidos operarios de cada
pais, a fracdo que impulsiona as demais; teoricamente, tém sobre o resto do proletariado a
vantagem de uma compreensao nitida das condic¢des, do curso e dos fins gerais do movimento

[...]” (MARX; ENGELS, 2010: 51).

Os autores sdo nitidos em sua preocupagdo dupla; sdo igualmente contrarios as
naturalizagdes burguesas das relagdes sociais presentes, como em “concepgao interesseira, que
vos leva a transformar em leis eternas da natureza as relagdes sociais oriundas do vosso modo
de produgdo [...] — relacdes transitdrias que surgem e desaparecem no curso da producao |[...]”
(id.: 54-55), mas sdo igualmente reticentes contra a constru¢do de uma forma outra, mais
elevada, de organizacdo social, posi¢do demonstrada em “As proposi¢des tedricas dos
comunistas ndo se baseiam, de modo algum, em ideias ou principios inventados ou descobertos

por este ou aquele reformador do mundo” (id.: 51).

A defini¢do de comunismo ¢, assim, processual e aberta, sendo o programa
apresentado, no célebre texto, apenas uma tomada de posicdo conjuntural. O desafio ¢ a
construcao das condi¢gdes para a aboli¢do da modalidade burguesa da propriedade e, de maneira
central, das proprias classes em si. O unico vislumbre do comunismo aqui presente ¢ o de “[...]

r

uma associacdo na qual o livre desenvolvimento de cada um ¢ a condigdo para o livre



17

desenvolvimento de todos” (id.: 59). Uma posi¢ao radicalmente diferente das de engenharia

social para o socialismo doravante analisadas no proprio texto (id.: 65-68).

Nao ¢ por acaso que as caracteristicas da referida “associa¢do de homens livres” sejam
elencadas em um carater mais negativo que propositivo. A proposta de Marx e Engels busca
apresentar uma analise materialista da dimensao politica da vida em sociedade condizente com
sua producdo de condi¢des, em um campo muitas vezes resumido como econémico. Os autores
ligam, necessariamente, a politica aos sujeitos que nela participam. Disso decorre que ao
comunismo apenas ¢ permitido uma percepc¢ao limitada a materialidade do desvanecimento do

que ¢ Estado, conforme suas concepgoes, produzido e transitorio.

Etienne Balibar elucida essa percep¢do ja antecipando seus limites (notadamente o
mecanicismo extremado entre economia e politica de classe e, de maneira central, a
possibilidade de uso do aparato de Estado), posteriormente superados no desenvolvimento da

obra dos autores:

Por outras palavras, encontra-se a ideia duma forma de organizacao social (associacdo
dos individuos, organizagdo e apropriacdo coletiva da produgdo etc.) como tal ndo
politica, ou melhor: estranha a toda a politica, a-politica. Nestas formulagées de Marx
“fim do Estado” implica, parece-nos, “fim da politica” e ndo apenas fim das
institui¢des ou aparelhos politicos do passado, mas fim da pratica politica. Objetar-
me-3o talvez que se trata aqui duma pura questao terminologica: todos sdo livres, em
certo sentido, de definir como entendem os termos que usam; e, por exemplo, Marx é
livre de identificar “politica” e “Estado”, de forma que o fim do Estado seja por
definicdo o fim da politica, da pratica politica. Esta objecdo, no entanto, ndo ¢
sustentavel. So teria sentido se ndo tratdssemos aqui (e no materialismo historico em
geral) sendo dum sistema tedrico assente nas suas proprias convengdes iniciais, nos
“axiomas” colocados arbitrariamente. Entdo o materialismo histdrico ndo seria sendo
o equivalente “tedrico” do utopismo constantemente combatido por Marx. Mas, no
Manifesto, tal como indica seu titulo, estamos perante outra coisa. Que nos
recordemos da tese (no comego do II capitulo), segundo a qual os comunistas “nédo
estabelecem principios particulares sobre os quais desejariam modelar o movimento
operario”. Marx ¢ Engels ndo tratavam do “futuro” sendo em relag@o as lutas presentes
¢ em termos que constituem eles proprios base da linguagem na qual se formulam.
(BALIBAR, 1975: 128-9)

Balibar compreende que a principal retificagdo, no prosseguimento da obra marxiana,
as posicoes presentes desde cedo no Manifesto, diz respeito a radicalidade dessa ruptura com
os postulados fixos de um Estado acima da produgdo social perene. As experiéncias
provenientes do desenvolvimento da luta de classes no Sec. XIX, com a figura central da
Comuna de Paris, levaram Marx a formulagdo da tese de que a organizagdo revolucionaria
posterior a ja referida “tomada do poder pelo proletariado” deveria ser marcada por
caracteristicas de ndo-Estado, em molduras processuais, como uma “méquina de guerra”, em

luta, contra o retorno de seus aparelhos “dominadores da sociedade”.



18

Marx (2011b), em andalise da Comuna de Paris no texto Guerra Civil na Frang¢a diz,
“Mas a classe operaria ndo pode simplesmente se apossar da maquina de Estado tal como ela
se apresenta e dela servir-se para seus proprios fins” (id.: 54). Posi¢ao que ja havia sido
esbogada em texto d’O 18 de brumario de Luis Bonaparte (MARX, 2011a), trabalho de analise
da Repuiblica Francesa presidida por Luis Bonaparte, em que afirma que “todas as revolugdes

somente aperfeicoaram a maquina (de Estado) em vez de quebra-la” (id.: 141).

Balibar consolida esse conjunto de analises do processo politico francés como uma
retificagdo do Manifesto, ndo apenas no ponto da radicalidade do processo revolucionario, mas

também na caracterizagdo do economicismo restrito da conceitualizacao do aparato de estado:

Mas muito concretamente -e a “corre¢do” trazida ao Manifesto pelos fatos torna-se
agora clara — a Comuna prova que o “ndo-Estado” (a destrui¢do do Estado) ndo ¢
apenas um resultado final do processo revolucionario. E pelo contrario um aspecto
inicial, imediatamente presente, sem o qual ndo existe nenhum processo
revolucionario. Sem davida, como o demonstra Lenine contra toda a interpretagdo
anarquista, a extingdo (o desaparecimento) completo do Estado nao pode produzir-se
sendo depois do desaparecimento completo das relagdes de classe (da exploragdo sob
todas as suas formas): mas essa extingdo comega imediatamente, € 0 seu cOmeco
imediato, ndo em inten¢do, mas nas medidas praticas que contradizem diretamente a
inevitavel “sobrevivéncia do Estado, é a condi¢cdo material da transformagdo efetiva
das relagdes de produgdo, assim como da desaparigdo definitiva do proprio Estado”.
(BALIBAR, 1975: 135-6)

E com base nessa percepg¢do materialista do comunismo que Marx empreende
objecdes, na Critica do Programa de Gotha (MARX, 2012), contra retornos de concepgdes
ainda juridicas, logo burguesas, do socialismo, nas proposi¢des de um dos mais importantes
partidos operarios da época, que é a Social-democracia alema. Marx insurge-se contra as
posi¢des que buscam a cristalizagdo de uma distribuicao “justa”, em “equidade”, baseada no
“fruto do proprio trabalho”. Expde, como nos textos anteriores, o carater de naturalizacao, de
fundo historicamente produzido e solidario aos modos dados na sociabilidade hegemonica, dos
conceitos que estavam sendo politicamente apresentados. Observa: “o que ¢ distribuigao justa?
Os burgueses nao consideram que a atual distribuicao € justa? As relagdes econdmicas sao

reguladas por conceitos juridicos ou, ao contrario, sdo as relacdes juridicas que derivam das

relagdes econdmicas?” (id.: 27).

Contra a méaxima “socialista eclética” apresentada, resumida como distribui¢do pelo
“direito igual” ao “fruto integral do trabalho”, Marx demonstra a impossibilidade de antecipar,
em termos inequivocos, os elementos motrizes da nova configuragao social pois eles sdo dados

apenas do decorrer dos processos historicos e das lutas de estabelecimento.



19

O sujeito da sociedade comunista, em uma das raras passagens de Marx sobre esse
devir, deixa de ser um suporte adequado ao valor ou a produgao do equivalente. Se torna, como
afirma, inteiramente sobredeterminado pelo proprio ser total da sociedade, sendo inclusive essa
afirmativa marxiana imediatamente ressalvada ja que o Unico vislumbre de comunismo possivel

¢ condicionado pelo capitalismo ainda vigente:

No interior da sociedade cooperativa, fundada na propriedade comum dos meios de
producdo, os produtores ndo trocam seus produtos; do mesmo modo, o trabalho
transformado em produtos ndo aparece aqui como valor desses produtos, como uma
qualidade material que eles possuem, pois agora, em oposi¢do a sociedade capitalista,
os trabalhos individuais existe ndo mais como um desvio, mas imediatamente como
parte integrante do trabalho total. A expressdo fruto do trabalho, que hoje ja ¢é
condenavel por sua ambiguidade, perde assim todo sentido. Nosso objeto aqui ¢ uma
sociedade comunista, ndo como ela se desenvolveu a partir de suas proprias bases,
mas, ao contrario, como ela acaba de sair da sociedade capitalista, portanto trazendo
de nascenga as marcas econdmicas, morais ¢ espirituais herdadas da velha sociedade
de cujo ventre ela saiu. (MARX, 2012: 29)

E apenas nesse sentido materialista, com condenagdes de todas as naturalizagdes e
fixacdes, que podemos compreender a passagem normativa, talvez mais famosa de Marx,
acerca do comunismo como uma ode e um elogio a diversidade, a abundancia e a livre criagdo
da vida, onde os imperativos juridicos, econdmicos, determinados se tornam questdes sem

sentido e sem consisténcia. Cabe a completa transcri¢do:

Numa fase superior da sociedade comunista, quando tiver sido eliminada a
subordina¢do escravizadora dos individuos a divisdo do trabalho e, com ela, a
oposicao entre trabalho intelectual e manual; quando o trabalho tiver deixado de ser
mero meio de vida e tiver se tornado a primeira necessidade vital; quando, juntamente
com o desenvolvimento multifacetado dos individuos, suas forgas produtivas também
tiverem crescido e todas as fontes da riqueza coletiva jorrarem em abundancia, apenas
entdo o estreito horizonte juridico burgués podera ser plenamente superado ¢ a
sociedade podera escrever sua bandeira: De cada um segundo suas capacidades, a
cada um segundo suas necessidades!. (id.: 31-2)

Marx, pela sua conceituagao do comunismo, se torna assim um autor critico do sentido.
Sua “ciéncia” vai muito além de uma analise técnica do ja-dado, incidindo na conceituagao
mais aberta de producdo, como producgdo global do sujeito, muito mais profunda do que a
simples produgdo da vida material (que naturalizaria os seus pressupostos legando apenas para
o consumo a contingéncia do social). Em Marx a produgdo é baseada em uma dialética
destruidora do ponto de uma racionalidade Gltima de julgamento. E plenamente materialista ao
afirmar, no limite, apenas a subsisténcia do sentido contra as naturalizagdes das “ciéncias

burguesas”.

Como Marx observa na Introdugdo de 1857 (MARX, 2005: 32), ndo existe consumo
“nu’: todo ato de consumo ¢ produzido pela propria forma historica da producao que o antecede.

Nao ¢é apenas o objeto que é produzido, mas também o modo de o consumir e, sobretudo, o



20

préprio consumidor que emerge desse processo. A producdo, portanto, € objetiva e subjetiva

simultaneamente.

Essa concepgdo de produgdo, em Marx, ¢ sempre social e sempre historica. Nao existe
uma consciéncia inata, fixa, imutavel. O Unico primado € o da producao social do sentido e da
vida na historia, como ja atestava na Ideologia Alemad, com base na constatacdo da unido da nao

primazia da consciéncia sobre o social da linguagem:

Somente agora, depois de ja termos examinado quatro momentos, quatro aspectos das
relagdes historicas originarias, descobrimos que o homem tem também “consciéncia”.
Mas esta também néo ¢, desde o inicio, consciéncia “pura”. O “espirito” sofre, desde
o inicio, a maldigdo de estar “contaminado” pela matéria, que, aqui, se manifesta sob
a forma de camadas de ar em movimento, de sons, em suma, sob a forma de
linguagem. A linguagem ¢ tdo antiga quanto a consciéncia — a linguagem ¢ a
consciéncia real, pratica, que existe para os homens e que, portanto, também existe
para mim mesmo; e a linguagem nasce, tal como a consciéncia, do carecimento, da
necessidade de intercAmbio com outros homens. Desde o inicio, portanto, a
consciéncia ja € um produto social e continuard sendo enquanto existirem homens.
(MARX; ENGELS, 2007: 34-5)

Carlos Henrique Escobar desenvolve, sobre esses apontamentos (abertos,
necessariamente materialistas) do comunismo em Marx, sua posicao. Quer desenvolver uma
interpretagao, como ele mesmo diz emocionada, do classico alemao que seja uma exposi¢do do

marxismo de Marx: tragico e potente.

Elencamos, assim, como objetivo da presente tese, uma leitura do comunismo de Marx
por Escobar. Nao consideramos suficiente, entretanto, apenas um estudo dos textos de sua
maturidade, publicados em 1993; 1995; e 2000; em que a problematica aparece de forma direta
e nomeada. Buscaremos, outrossim, demonstrar como a interpretacio do conceito de

comunismo pode se desenvolver em sua obra.

Se, de forma inicial, como pequenos rasgos na mais direta recepc¢ao da filosofia francesa
dos anos 1960, nos anos 1990 ela surge como uma verdadeira obra produtiva e autbnoma com
muitas antecipacdes ao debate sobre a Ideia do Comunismo, que animou uma grande parcela

de intelectuais de ponta da critica social.

Tendo essa posicdo em vista, construimos, no primeiro capitulo, uma leitura do
althusserianismo que leva em conta rasgos na ortodoxia estruturalista em que o mesmo foi, por
diversas vezes, imputado. Essa incursao interpretativa em Louis Althusser, precisamente em
sua primeira fase, ¢ central para demonstrar a maneira como a recep¢do realizada por

Escobar o acompanha, como veremos, de forma subterranea.



21

Mostraremos, no capitulo supracitado, como € impossivel falar, no que se refere a leitura
althusseriana, em um estruturalismo marxista pois, desde sempre, ha uma abertura para o ndo
simbolizavel, para o eminentemente politico e acontecimental. Escobar, nessa toada, para além
do trabalho de comentador e divulgador, se mostra verdadeiramente atento para as dimensdes

acima aludidas.

O segundo capitulo do nosso trabalho, por sua vez, apontara para o desenvolvimento
teorico da obra de Carlos Henrique Escobar a partir dos anos 1970. Estamos, aqui, longe de
corroborar com a afirmacao de Décio Saes (2007) de que a recepcao subsequente a primeira
fase althusseriana, por parte do grupo carioca que Escobar fazia parte, se constituiria como de
reduzida cientificidade®. Saes defende que Escobar, assim como o todo do grupo supracitado,
sempre recebia de forma mecanica, quase hagiografica, as transformacdes do pensamento
althusseriano. Isso traria, perante recepcdes alternativas, um menor desenvolvimento

autonomo.

Saes ¢ particularmente elogioso a recepcao paulista, mais incidente nas Ciéncias Sociais
do que na filosofia, que possui como figura inaugural o professor Luiz Pereira, socidlogo da

USP.

O argumento do segundo capitulo, ao contrario, ¢ em prol da extrema criatividade das
teses desenvolvidas por Escobar durante os anos 1970. A recepgao da autocritica althusseriana,
ao lado do maior desenvolvimento de leituras de outros autores contemporaneos, permitiu a
construcdo da proposta da Ciéncia dos Discursos Ideologicos. Estamos, no presente ponto,
novamente para além da mera divulgagdo: o trabalho de Escobar, como bem demonstram
Kogawa (2015); Luques (2023); e Leite (2022) traz uma dimensao inédita em seu quadro

conceitual que ndo estava presente nos autores europeus que interpretava.

3“Entre os colaboradores de Tempo Brasileiro, um grupo — chamemo-los assim para facilitar a exposigdo —
dedicava-se ao paciente trabalho de explicitagdo e difusdo do pensamento althusseriano. Desse grupo faziam parte
estudiosos como Carlos Henrique de Escobar, Cabral Bezerra Filho, Alberto Coelho de Souza e Marco Aurélio
Luz. E interessante notar que os intelectuais desse grupo tenderam, em geral, a acompanhar passo a passo a
evolugdo do pensamento althusseriano e, especialmente, a encampar as novas férmulas tedricas (muitas vezes, de
efeito cientifico reduzido), sucessivamente propostas por Althusser. Essa tendéncia nos obriga a diferenciar os
colaboradores althusserianos de Tempo Brasileiro de outros autores que, movendo-se dentro do universo tedrico
althusseriano, se colocaram, entretanto, a tarefa de promover seu desenvolvimento, aperfeicoamento e
aprofundamento. [...] De qualquer modo, ndo obstante a tendéncia a encampagdo sistematica das teses
althusserianas, o grupo althusseriano do Rio de Janeiro preencheu um papel preciso na historia da luta de ideias
no Brasil: a difusdo do pensamento althusseriano em seu inicio e, a seguir, sua valorizagdo no contexto de um
‘cerco’ académico, cuja arma principal era sua qualificaggo alternativa (quando ndo simultdnea) como ‘positivista’,
‘estruturalista’ ou ‘estalinista’. (SAES, 2007: 68-9)



22

Como ja demonstramos no texto acima aludido, grande parte de sua novidade se faz pela
inclusdo da “arte e loucura” para o estudo dos discursos ideoldgicos. Temos uma via que se

abre para a poténcia produtiva:

A Ciéncia dos discursos ideologicos, que Escobar desenvolve durante a primeira
metade dos anos 1970 nos textos supracitados, em contraposic¢do, ¢ articulada em
torno do conceito de “Producéo historica”. [...] Assim, mesmo com referéncia a ideia
de “ciéncia” como algo que vai ser continuamente reposicionado nos seus trabalhos
posteriores, temos uma tomada de posi¢ao em prol da criagdo indomita e sem garantias
da vida social e de seu “saber” correlato. Ainda na constru¢éo do projeto da Ciéncia
dos discursos ideologicos, Escobar, atestando sua inovagdo, desenvolve uma
abordagem que ndo estava presente nos autores europeus que analisava. Psicandlise,
linguistica, andlise do discurso, semiologia e marxismo althusseriano sdo articulados
em uma teoria que engloba ndo apenas ciéncia da histdria, mas toda uma interpretacao
da arte e da “loucura”. E € justamente a inclusdo da arte e da “loucura” em uma Ciéncia
alternativa-integrativa perante a linguistica e a semiologia que lhe permite construir
uma incursdo pela via da “poténcia”, tem central dos textos de sua maturidade.
(LEITE, 2022: 9-10)

Se temos essa proposta, que em sua proposicao inicial visava a constitui¢do de uma
disciplina “reproduzivel” (a tese de Kogawa ¢ de que seu papel foi foracluido no momento de
estabelecimento da disciplina “Anélise do Discurso” no Brasil*), o trabalho que se desenvolve
na segunda metade dos anos 1970 e anos 1980 retoma, em aparéncia, a forma “divulgacao” de

autores estrangeiros.

Dessa etapa de sua produgao constam os livros Ciéncia da Historia e Ideologia, de 1979;
Por que Nietzsche?, de 1984; Michel Foucault — O dossier, também de 1984; e Dossier Deleuze,
de 1991. Trataremos, em uma segunda parte do segundo capitulo, de como esse conjunto de
ensaios sobre o Althusser autocritico, Nietzsche, Foucault e Deleuze se apresentam como um
conjunto relativamente coerente de uma filosofia materialista da producdo. Uma leitura que se

mostra verdadeiramente propedé€utica aos trabalhos da maturidade escobardiana.

4“0 percurso tragado por Escobar coloca-nos a problematica da recepgdo pecheutiana no Brasil e do recalcamento,
produzido pela AD, desse outro Pechéux, menos preocupado com a construgdo de uma disciplina universitaria.
Essa primeira época da recepg¢do, em um momento em que as ideias fervilhavam na conjuntura epistemologica
francesa, apresenta uma dupla caracteristica: a releitura filoséfico-exegética da obra de Saussure sem a
preocupagdo de funda uma disciplina universitaria e a militdncia politica no fazer cientifico, derivada das leituras
marxistas. Escobar buscou nas discussoes exegéticas — estudo dos originais e da edi¢do critica de Godel — um
conceito de Semiologia que fundamentasse sua teoria do discurso. [...] A leitura sintomal é um conceito proposto
por Althusser para ler a obra de Marx. Segundo a proposta althusseriana, para se ler Marx, € preciso interpretar as
lacunas deixadas por ele e que, se preenchidas por uma leitura critica da estrutura mesma dos textos, permitem que
se visualize, em Marx, a produgdo de um campo cientifico denominado continente Historia. Escobar faz o mesmo
em relacdo a Saussure: ao reler o Curso de Linguistica Geral a luz de Sources manuscrites e de As Palavras sob
as Palavras, de Starobinski, ele percebe lacunas deixadas no CLG que podem ser preenchidas por uma Ciéncia
dos Discursos Ideologicos.” (KOGAWA, 2015: 34-5)



23

Sao exatamente os textos da maturidade de Escobar que serdo o objeto privilegiado do
nosso terceiro capitulo. Ja realizamos uma leitura que é, até os limites de nosso conhecimento,
inédita acerca dos textos de Escobar sobre Marx dos anos 1990°. O enfoque presente, por sua
vez, incide especificamente na saida normativa consolidada nos referidos trabalhos, a saber, o

comunismo como uma festa °.

Comunismo como festa. Criagdo da vida, como cenas, mergulhos tragicos nas
moralidades constituidas ou, nas palavras do proprio Escobar, uma politica além pdlis, uma
responsabilidade tragica “onde um dos critérios € a ‘irresponsabilidade’ criadora da vontade
de poténcia” (ESCOBAR, 2000: 166). O comunismo €, aqui, um imperativo ético. A politica

subvertedora possivel das moralidades limitadas e limitadoras ja-produzidas.

Afirmamos uma novidade especifica do Escobar: nao ha busca de uma universalidade
redentora. As “numerosas éticas” fazem parte do comunismo, como transmutagdo, como
substrato da liberdade possivel. Toda teoria materialista de Escobar ¢, nesse ambito, fundada
na certeza da impossibilidade de parar o movimento produtivo coletivo, levar em conta o que

se trata (Marx que se sabe heraclitiano), adentrar no devir com o instrumental da festa:

Marx ndo trabalha com uma logica ou leis naturais na historia e aceita multiplos
caminhos para o comunismo. Ndo que Marx descarte a ideia de transmutacdo-
comunista fundada na genealogia do capitalismo, mas sim que, apesar disso — e talvez
por isso mesmo -, a invengdo do comunismo ¢ plural e multipla. O que Marx quer
mostrar exaustivamente € que na relagdo daquilo que se trata (a filosofia materialista)
com o capitalismo hd uma tensdo que pode existir (e existe) como necessidade radical,
que sua politica, alids, buscou interpretar como dever e como éticas. A revolugdo ¢
uma festa que mescla este imperativo na liberdade (grave) das numerosas éticas. Esta
tensdo em Marx ¢ lida no econémico, ou na estrutura singular do capitalismo, como
relagdes de produgdo e forgas produtivas. (ESCOBAR, 1993: 212-3)

Nosso quarto capitulo, por fim, ¢ de didlogo teodrico entre o supracitado imperativo ético
do comunismo como festa, de Escobar, ¢ o amplo debate filosofico e politico animado por

intelectuais como o esloveno Slavoj Zizek (2011) e o francés Alain Badiou (2012a).

>LEITE, Felipe Melonio. Carlos Henrique Escobar: genealogia, comunismo da poténcia e critica do Direito: Carlos
Henrique Escobar: genealogy, comunism of potency and Law criticism. Simbiodtica. Revista Eletronica, /S. L], v.
10, n. 1, p. 6881, 2023.

& <0 ‘conhecimento’ ndo se pretende mais de uma razdo universal e finalista. As racionalizagdes sdo sempre partes
e os conhecimentos tém no acaso enquanto ‘arranjos’ sua ‘Gltima instancia’ e seu alimento verdadeiro. E o acaso
que disciplina as expectativas criticas na genealogia do social e é ele que apronta para o comunismo como festa e
a festa como livre criag@o da vida (o comunismo). Nos sabemos como isso em Spinoza, Nietzsche e Marx conduz
a critica da consciéncia, do sujeito ou da identidade na mesma propor¢do que cria uma politica como futuro (da
democracia espinozista, passando pelo superhomem até o comunismo de Marx).” (ESCOBAR, 1993: 13-4)



24

Evidenciaremos como, ao contrario do primeiro ¢ de forma mais explicita que o segundo, o
fil6sofo brasileiro ancora sua abordagem na mais profunda oposic¢ao a interpretacdo hegeliana
de Marx’. O comunismo, como veremos, reside aqui em completa oposi¢do ao absoluto da

consciéncia de si.

Pensamos, para concluir, que, mais do que simplesmente lancar luz sobre uma
abordagem inovadora e heterodoxa do marxismo, nossa tese visa aprofundar e desenvolver uma
leitura marxista se pensa (e atua) como uma filosofia materialista propria. Dotada, portanto, de
um trato original da producao indomita da realidade social. Escobar, em sua profusdo criativa,
seleciona alguns conceitos que lhe sdo caros e que, invariavelmente, percebem que nao ¢
possivel uma teoria social sem riscos: aquilo que se trata, fic¢do sem perddo, liberdade suja,

pensar pesado do pensamento, acaso pesado singular...

Todos se resolvem no comunismo como festa da criagcdo multipla da vida. Nao

precisamos mais da sombra da emancipagdo da consciéncia, da ruptura una com a alienagdo. O

"Escobar, no presente ponto, satida os méritos de Althusser em permitir a constru¢do de um sélido marxismo nio-
hegeliano. Nossa tese segue, portanto, o conjunto de nosso trabalho em buscar desenvolver essa abordagem ao
marxismo: um Marx que ndo necessite do arcabougo hegeliano. Nao por pura falta de simpatia mas por saber como
os retornos idealistas, burgueses e logocéntricos incidem no procedimento oposto. Vale a direta citagdo do Marx
tragico:

“[...] é Althusser sobretudo quem procura nos mostrar como Marx escapa da seducdo e da for¢a do pensamento
especulativo de Hegel. Pensando o significado (materialista) da ‘determinacdo em ultima instincia’ e do topico do
‘edificio’ em Marx, Althusser desenha os estratagemas por onde Marx vencia e excluia Hegel de seu pensamento
[...] A argumentacdo de Althusser o obriga também a afirmar que quando se recusa em Marx (como Lucrécio,
como Spinoza e como Nietzsche) a Origem, o Ser, o Sujeito etc., é-se obrigado a uma espécie de ‘dialética’, ou
de ‘circulagdo de categorias’ em aberto. O que, enfim, leva este marxista-tragico (no pensamento e no corpo) que
foi Althusser a dizer que ‘a dialética de Marx ndo era apenas a dialética de Hegel mas seu exato oposto’.
(ESCOBAR, 1993: 160)



25

presente comunismo é um comunismo do embriagar responsdvel®, que se perde, inclusive, do

cogito que Zizek busca reformar como base de uma nova “iluminagio™”.

E nesse horizonte que a tese se encaminha ao didlogo contemporaneo com autores que,
cada qual a sua maneira, retomam o comunismo nao como foérmula normativa, mas como
abertura produtiva das forcas historicas. Antonio Negri, ao reinscrever 0 comunismo no campo
da poténcia e da multiddo, refor¢a um ponto decisivo para Escobar: o comunismo ndo depende
de uma ideia reguladora ou de uma consciéncia unitaria, mas se faz como imanéncia das
proprias capacidades coletivas. Aaron Bastani, por sua vez, ao tratar da pds-escassez como
tendéncia objetiva de nosso tempo, permite perceber como a abundancia tecnologica,longe de
ser apenas uma esperanca futurista, reativa a antiga intuigdo marxiana de que a produgao social
excede, permanentemente, os limites da forma capitalista. E Mark Fisher, ao articular
subjetividade, desejo e cultura, recoloca o problema em seu ponto inaugural: se o capitalismo
captura e produz mundos sensiveis, entdo a tarefa comunista passa por reabrir o possivel, liberar
potenciais, fazer existir outras atmosferas, outros ritmos, outras formas de vida. A festa
escobariana encontra, nesses trés autores, ressonancias distintas, mas convergentes: a
multiplicidade, a abundancia e a criacdo como elementos materiais, ndo utdpicos, de uma

politica que emerge do proprio real.

Concluo esta Introdugdo indicando que, ao término do percurso, a formulagdo
escobariana do comunismo como poténcia e criagao encontrard desdobramentos naturais no

dialogo com Negri, Bastani e Fisher. Eles ndo remodelam o eixo central da tese, mas aparecem

8Ndo ha no real, entdo, outro modo que a singularidade, 0o que por si mesmo exclui a relatividade e a
universalidade. Interpretar ¢ ter um ‘corpo’ e toda pretensdo de totalidade é denegagéo do corpo. A genealogia € o
saber destes valores, desta ‘ficgdo sem perdao’ que uma disposicéo ética sobrehumana impdes como pensar pesado
do pensamento. Pois se ndo se trata do ser ou do fundamento — nem do fundamento na forma de uma abismalidade
como preservacao especulativa do ser — trata-se de qualquer coisa a que experimentamos como vida. Como vida,
e vida como pensamento, e entdo dobramos antes que conhecemos, € somo nisso, tendencialmente (e na propor¢ao
de uma transvalorag@o de todos os valores, esse coro tragico que o acaso pesado, no sobressalto do pensar pesado
do pensamento, atestaria divinamente como bando e revolucionariamente como ‘povo’. Dai que a genealogia tem
os seus meio-dias nos corpos onde toda analise (genealdgica) aufere dramaticidade das cenas. Uma dramaticidade
que se nutre da criagdo que investe ‘ e da destrui¢do que promove — e tudo isso sem modelos, paradigmas, ou tdo
somente pelas mentiras positivas. Mentiras positivas (que a vida exige) mas ndo ‘mentiras mentirosa’, pois
Nietzsche adivinha a arte — e sua importancia politica — como criag@o, e cria¢ao pela afirmagao da carga assumida
num devir sujo dobrando “responsavelmente’.” (ESCOBAR, 2000: 101)

%Sem duvida ndo devemos abandonar a nogdo de proletariado nem a da posigdo proletaria; ao contrario, a
conjuntura atual nos compele a radicaliza-la a um nivel existencial muito além da imaginag¢@o de Marx. Precisamos
de uma nog¢@o mais radical do sujeito proletario, um sujeito reduzido ao ponto evanescente do cogito cartesiano.”
(Z1ZEK, 2011: 83)



26

de modo organico como autores que, cada um a seu modo, tornam visiveis aspectos que a
propria leitura de Escobar ja fazia emergir: a multiplicidade produtiva, a tendéncia material a
abundancia e a disputa pelas formas de vida. Sua presenca, na conclusao, reforca e amplia o
horizonte aberto por Escobar, permitindo situar o “comunismo como festa” ndo como excegao
brasileira, mas como parte de um campo mais amplo de reflexdes contemporaneas, ao qual esta

tese pretende se somar.



27

Capitulo 1: Carlos Henrique Escobar e 0 marxismo além-estrutural e “produtivo” de
Louis Althusser

1.1. O conceito-producio

Em um texto de apresentagdo a uma coletdnea de ensaios acerca da filosofia francesa
contemporanea, Alain Badiou, buscando demonstrar a unidade de fundo entre posi¢des quase
sempre diversas, afirma que, entre todos os autores por ele referidos, subsiste o que chama de
programa comum de pensamento. Nao hé, como afirma, enarmonia em termos de sistemas ou
metodologias. O que se consolida em coesdo ¢ uma problematica: a demonstragdo da vivacidade
organica do “conceito”, a impossibilidade de distingdo, fundante do pensamento moderno
ocidental (com Descartes), entre sujeito e suas objetificagdes. Em sua concepcao o conceito nao
pode mais ser um ente separado da existéncia sendo, fundamentalmente “est vivant, qu'il est
une création, un processus et un événement, et qu'a ce titre il n'est pas séparé de l'existence”

(BADIOU, 2012b: 21-2)!°,

O autor demonstra que existiram duas fontes, opostas apenas de forma heuristica, para
a construgdo dessa problematica na tradigdo tedrica em questdo. H4, por um lado, uma vertente
de énfase vitalista, cujo trabalho seminal ¢ identificado com Bergson, onde ha centralidade do
ser em mudanca apoiado na biologia moderna, e que perpassa todo o século (passando por
Merleau-Ponty até desaguar em Deleuze). A outra faceta ¢ definida como o pensamento da
intui¢do conceitual. Badiou seleciona a filosofia matematica de Brunschvicg como ponto inicial
de uma linha que vai até Lévi-Strauss, Althusser e Lacan, na abordagem mais cientifica, e

Derrida na leitura marcadamente “artistica”. (id.: 10-11)

Resta o questionamento: estariamos diante de uma reconfiguracao de, talvez, o embate
mais classico de toda a filosofia ocidental, a saber, a relacdo entre o constante vir-a-ser do
multiplo (o movimento indémito do fogo heraclitiano) e a sua cristalizacao no “logico” (a gélida

imagem parmenidiana)?

10 «¢ vivo, € uma criagdo, um processo € um acontecimento, e, como tal, ndo esta separado da existéncia” (tradugio

nossa)



28

Como Nietzsche 1€ Heraclito, o real ndo se estabiliza em nenhuma unidade prévia: a
propria multiplicidade em conflito ¢ aquilo que constitui a justica do mundo. O vir-a-ser €
irredutivel, e qualquer tentativa de fixa-lo em um ponto de equilibrio ontolégico € ja um gesto

interpretativo posterior, € ndo um dado originario (NIETZSCHE, 1989: 77)!!.

Parménides, ao contrario, vincula a certeza a imobilidade: para ele, o ser s6 pode
aparecer como unidade plena, acabada e indivisivel, condi¢cdo de qualquer inteligibilidade. Sua
ontologia exige a suspensdo do devir para que a razao encontre um ponto fixo — exatamente o
gesto que Nietzsche considera insustentavel diante da mobilidade constitutiva do real

(NIETZSCHE, 1989: 95)2.

Consideramos, entretanto, que a presente unidade em diversidade €, com efeito, uma
producao teorica estabelecida a posteriori. G. Hegel atribui a intuicdo da concepgao de dialética
ao pensamento heraclitico estabelecendo, de pronto, sua automadtica antitese unitarista na
abordagem monista de Parménides. Se ha fluxo, afirmacdo da diferen¢a indomita do mundo,

ha, entretanto, uma unidade que € uma certeza inescapavel, ha o ser.

Martin Heidegger analisa o sentido da construcao dessa unidade como o exercicio do
“pensador Hegel” em seu estabelecimento da filosofia como uma disciplina monolitica e,

inequivocamente, direcionada a um apice em sua propria defini¢do de razdo absoluta. As

11 Enquanto a imaginagio de Her4clito media o universo movido sem descanso, a “efetividade”, com o olho do
espectador afortunado, que vé inumeros pares lutarem em alegre torneio sob a tutela de rigorosos arbitros,
sobreveio um pressentimento ainda mais alto: ndo podia considerar os pares em luta e os juizes separados uns dos
outros, os proprios juizes pareciam combater, os proprios combatentes pareciam julgar-se — sim, como no fundo
sO percebia a justica uma, eternamente reinante, ele ousou proclamar: “O proprio conflito do multiplo ¢ a pura
justica! E, em suma, o um ¢ o multiplo. Pois o que sdo todas aquelas qualidades, segunda a esséncia? Sao deuses
imortais? Sdo esséncias separadas, atuando por si desde o comego e sem fim? E se o mundo que vemos conhece
apenas o vir-a-ser e perecer, mas ndo permanéncia, talvez quelas qualidades deveriam construir um mundo
metafisico de outra espécie, por certo ndo um mundo da unidade, como buscou Anaximandro por tras do véu
esvoacante da pluralidade, mas um mundo de pluralidades eternas e essenciais?” (NIETZSCHE, 1989: 77)

12 Ele mergulhava no banho frio de suas terriveis abstragdes. O que é verdadeiro precisa estar no presente eterno,
dele ndo pode ser dito “ele era”, “cle sera”. O ser ndo pode vir-a-ser: pois de que ele teria vindo? Do ndo-ser? Mas
o ndo-ser ndo ¢ e ndo pode produzir nada. Do ser? Isto ndo seria sendo produzir-se a si mesmo. O mesmo acontece
com o perecer; ele ¢ igualmente impossivel, como o vir-a-ser, como toda mutagdo, como todo aumento, como toda
diminuigdo. E valida em geral a proposi¢do: tudo do que pode ser dito “foi” ou “sera”, nio ¢; do ser, entretanto,
nunca pode ser dito “ndo é¢”. O ser ¢ indivisivel, pois onde esta a segunda poténcia que devia dividi-lo? Ele ¢
imoével, pois para onde ele devia movimentar-se? Ele ndo pode ser nem infinitamente grande nem infinitamente
pequeno, pois ele é acabado e um infinito dado por acabado ¢ uma contradi¢cdo. Assim limitado, acabado, imoével,
em equilibrio, em todos os pontos igualmente perfeito como uma esfera, ele paira, mas ndo em um espacgo, pois
caso contrario este espago seria um segundo ser. Mas ndo podem existir varios seres, pois para separa-los precisaria
algo que ndo fosse um ser: o que € uma suposi¢do que se suprime a si mesma. Assim, existe apenas a Unidade
eterna. (NIETZSCHE, 1989: 95)



29

resolugdes entre as contradigdes dialéticas pressupdem, por definicdo, uma unidade. Unidade

que pressupdem uma dire¢do teleoldgica da consciéncia do espirito. Assim assinala Heidegger:

Hegel e os gregos — isto soa como: Kant e os gregos, Leibniz ¢ os gregos, a
escolastica medieval e os gregos. Soa assim e ¢é, contudo, algo bem diferente. Pois
Hegel pela primeira vez pensa a filosofia dos gregos como um todo e este sob o ponto
de vista filos6fico. Como isso € possivel? Pelo fato de Hegel determinar a historia
enquanto tal de modo que ela deva ser filos6fica em seu rasgo essencial. A historia da
filosofia é para Hegel o em si unitario, e por isso necessario processo, do avango do
espirito em dire¢cdo a si mesmo. A historia da filosofia ndo ¢ uma pura sucessdo das
mais diversas opinides e doutrinas, que se alternam sem conexdo nenhuma.
(HEIDEGGER, 1979: 205-6)

Buscaremos, em nossa analise, construir uma leitura da interpretacao althusseriana do
marxismo que seja, ao mesmo tempo, externa a simples afirmagdo da dualidade
vitalismo/conceitualismo e que incida nesses dois enfoques. Nao mais, entretanto, como uma
superagdo dialética dotada de uma teleologia inica, mas como um processo diferencial em que
cada conceito, como um acontecimento, crie um mundo imanentemente estrutural. Retomando
a reflexdo de Badiou (2012b: 24) “Nous avons désiré, non pas une séparation claire entre vie et
concept, non pas que l'existence comme telle soit sourmise a 1'idée ou a la norme, mais que le

concept lui-méme soit un chemin dont on ne connait pas forcément le but”.!?

Conceito como criagdo, como acontecimento. Corporal, de maneira espinosista, afetivo
e constitutivamente passional. Nao ha individuo que cria conceito para um espago abstrato, a
priori, em homologia de signos. Morfino mostra, em leitura rigorosa de Espinosa, que o
individuo ndo ¢ uma substancia nem um sujeito, mas uma relacdo atravessada por afetos, um

interior que se constitui no proprio encontro com o exterior (MORFINO, 2021: 86-87)'.

Nao ha criagdo de conceitos em espaco ideal e fora da inter-relacdo afetiva. Morfino,

sobre essa tematica, ainda esclarece: “O desejo, a alegria e a tristeza, isto que Spinoza chama

13 “» Desejamos ndo uma separagio clara entre vida e conceito, nio que a existéncia enquanto tal seja submetida
a ideia ou a norma, mas que o proprio conceito seja um caminho cujo fim nio se conhece necessariamente.
(tradugdo nossa)

14 «“Paolo Cristofolini propds uma tradugio extremamente pregnante de uma locugdo frequente sob a pena de
Spinoza: “passionibus obnoxius”. Literalmente, se deveria traduzir “subjugados”, “submetidos”, “sujeitos” as
paixdes: Cristofolini nota que “o latim obnoxius contém, entretanto, a dupla valéncia do que fere e do que invade,
ou pervade” e entdo propde, amparado no modelo de tradugéo leopardiano de Epiteto, traduzir como “atravessado
de paixdes”. Certamente, ¢ licito tomar essa tradugdo como um simples refinamento estilistico; para mim, em
contrapartida, vale a pena sublinhar a forca e a possibilidade interpretativa que ela abre. As paixdes ndo seriam
proprietates de uma genérica natureza humana, mas relacdes que atravessam o individuo nele constituindo a
imagem de si e do mundo. [...] E o caso de repetir que o individuo para Spinoza nio é nem substancia nem sujeito
(nem ousia nem hupokeimenon), ele é uma relagdo entre um exterior € um interior que se constituem na relagdo
(ou seja, ndo existe a interioridade absoluta do cogito defronte a exterioridade absoluta do mundo do qual o corpo
proprio justamente ¢ parte).” (MORFINO, 2021: 86-7)



30

de os trés afetos primarios, nao sdo, respectivamente, sendo a constitui¢ao e a variagdo de um
interno que enquanto € conscius sui, isto €, enquanto imagina, transforma as circumstantia em

Origem e os objetos do desejo em Valores” (id: 87-88).

Nao ¢ sem motivo, portanto, que o proprio Louis Althusser, em seu movimento
autocritico que se consolida nos anos 1970, faz uma diferenciacao entre duas posi¢des presentes
em seus trabalhos classicos de meados dos anos 1960. Mesmo sendo referidos como “desvios”,
estruturalismo e espinosismo s3o analisados como em dois patamares diferentes. Althusser
renega o alegado flerte com o estruturalismo afirmando a impossibilidade de que conceitos
como “contradi¢cdo”, ‘“sobredeterminacdao” e “dominagao/subordinacdo” se insiram em um

paradigma pautado por uma tendéncia formalista.

Althusser adverte que, mesmo existindo boas posi¢cdes tedricas nos diferentes
estruturalismos, notadamente em paralelo a propria critica althusseriana ao “humanismo
teorico”, ao “psicologismo” e ao ‘“historicismo”, a tendéncia ¢ marcada por ter uma

caracteristica nitida apartada da dindmica marxista:

O estruturalismo, nascido de problemas tedricos encontrados por cientistas em sua
pratica (Em Linguistica, depois de Saussure, em Etnologia, depois de Boas e Lévi-
Strauss, em Psicanalise etc.), nao ¢ uma “Filosofia de fil6sofos”, mas uma “Filosofia”,
ou uma “ideologia filosofica de cientistas”. O fato de seus temas serem difusos e
flutuantes, e seu limite mal definido, ndo impede, no entanto, de caracterizar a sua
tendéncia geral: racionalista, mecanicista, mas, acima de tudo, formalista. Até ao
limite (e isso pode-se ler em certos textos de Lévi-Strauss e nos linguistas ou outros
logicos filosofantes), o estruturalismo (seria melhor dizer: certos estruturalistas) tende
para o ideal da producdo do real sob o efeito de uma combinag¢do qualquer de
elementos. [...] Ora, ninguém pode pretender que tenhamos jamais cedido ao
idealismo formalista delirante de uma produgdo do real pelo combinatério de
elementos quaisquer. Marx fala bem da “combinagdo” de elementos na estrutura de
um modo de produgdo. Mas essa combinagdo (Verbindung) ndo ¢ um “combinatorio”
formal: nds a observamos expressamente. (ALTHUSSER, 1978: 99-100)

Outrossim, mesmo afirmando que o procedimento de ler Marx por Espinosa foi um
“desvio que custou muito caro”, Althusser reafirma a necessidade de sua realiza¢do. Espinosa
permitiria uma interpretacdo apartada de toda “autogénese” da matéria e de todo “telos” da
razao. Seria, assim, um dos fulcros da perspectiva althusseriana pois, colocando Deus no inicio
de seu pensamento, como uma substancia “além classica” em que o todo das relacdes ndo ¢
garantido como um direcionamento, mas desde ja efetivo e pressuposto, Espinosa interdita

radicalmente toda especulagdo acerca do fim da razao.

Por essa abordagem, com efeito, ndo ha um outro da ideologia. A ideologia deixa de ser,

como ¢ reiterado nas leituras marcadamente hegelianas do marxismo, uma falsa consciéncia a



31

ser superada pelo encontro do sujeito racional consigo mesmo. Ideologia, aqui, se torna logo

expressao, expressdo da relagdo dos homens consigo no mundo e em seu estado “afetivo”.

O desvio por Espinosa ¢ assim considerado por Althusser:

Se for necessario dar uma razao e uma sé, entdo a razao das razoes é: fizemos o desvio
por Spinoza para ver um pouco mais claro na Filosofia de Marx. Precisamos: o
materialismo de Marx nos obrigando a pensar seu desvio necessario por Hegel,
fizemos o desvio por Spinoza para ver um pouco mais claro no desvio de Marx por
Hegel. Um desvio, pois, mas sobre um desvio. Com este prodigioso risco:
compreender um pouco melhor em que e sob quais condigdes pode ser materialista e
critica uma dialética tomada de empréstimo aos capitulos “mais especulativos” da
Grande Loégica do Idealismo Absoluto (com reservas, para compreender, também, a
“reviravolta” ¢ a “desmistificacdo”). [...] Eu falava de Hegel e da Grande Logica.
Justamente, Hegel comeca pela Logica: “Deus antes da criagdo do mundo”. Mas como
a Logica se aliena na Natureza, que se aliena no Espirito, que se finda na Logica, ¢
um circulo que dé voltas sobre si mesmo até ao infinito, sem comego. [...] Enquanto
ter “comecado por Deus” (e ndo pelo Ser vazio) protege mais do que nunca Spinoza
de todo Fim, que, mesmo quando ele “abre seu caminho” na imanéncia, ¢ ainda figura
e tese da Transcendéncia. O desvio por Spinoza nos deixava entrever entdo pela
diferenga uma radicalidade que falta a Hegel. Na negagdo da negacédo, no Aufhebung
(= excesso que conserva aquilo que ultrapassa), nos permita conhecer o Fim: forma e
local privilegiados da “mistificagdo” da dialética hegeliana. (ALTHUSSER, 1978:
104-5)

Levando em conta a forma pelo qual Althusser renega sua plena inser¢do, como muitas
vezes alegado, na vaga “estruturalista” e, no mesmo movimento, reafirma a positividade do
desvio espinosista, desenvolveremos, no presente texto, os elementos de uma leitura possivel
da interpretacdo levada a cabo por Carlos Henrique Escobar acerca da primeira fase da obra
althusseriana. Analisaremos como que, para além da simples divulgacdo das interpretacdes
hegemonicas “estruturalizantes” de Althusser, Escobar ja vislumbra o cardter de “producao

indomita” da vida social presente no autor franco-argelino.

1.2. Althusser: desde sempre jd-além-estrutural

Tivemos, em outro lugar, a possibilidade de assinalar nossa leitura das interpretacdes
sobre as fases do pensamento althusseriano. Se a existéncia de fases, como ressaltamos, ¢
pacifica, persiste um debate acerca da valoragdo delas. Boito Jr., como exemplo, afirma sua
predilecdo pelo primeiro momento em que ha a edificagdo de um “programa de especificacao
de um marxismo como ciéncia social — possuidor de suas caracteristicas e respeitoso perante 0s
principios do que se pretende como ciéncia” (LEITE, 2020: 110). Motta, por outro lado, ressalta

a centralidade das autocriticas que se sucedem a partir do final dos anos 1960, trazendo uma



32

maior abertura perante a abordagem cléssica, centrada em “cristalizagdes estruturais e

logocéntricas (id.: 111).

Emilio de Ipola (2018), entretanto, expde sua leitura no qual, mesmo no ambito da
primeira fase, se desenvolvem, na abordagem de Althusser, duas frentes que o autor chama de
(13 b 2 13 b 2 . 4 ~ . r . r -

projetos”. O termo “projeto”, em si, € colocado em questao: se ¢ condizente ao plano explicito,
de dotar o marxismo de um rigor cientifico comparavel a epistemologia contemporanea'®, ndo
se adapta a uma constante e insistente “antinomia” que se apresenta de forma esporadica na
obra inicial e, apenas em sua ultima fase, logra uma maior clarificagdo, mesmo, como ressalta

Ipola, sem nunca ter se algado ao nivel de formalizagdo do projeto “althusseriano classico™!.

fpola, de fato, afirma que o estruturalismo é uma questio chave em todo

althusserianismo!’. Afirma, entretanto, que a centralidade niio é a da combinatéria como

*In a nutshell, the most explicit formulations of that project sought to shed light on and reinvigorate the science
founded by Marx, historical materialism conceived as a science of history, a “hard” science dealing with the
functioning and transformation of social formations. Marx had inaugurated this science as a science of the
economic dimension of the capitalist mode of production. It was now the time to complete and develop it with a
science of the political and ideological instances and with a theory of the combined effects of these instances.
(IPOLA, 2018: 24) “Em poucas palavras, as formulagdes mais explicitas desse projeto buscavam esclarecer e
revigorar a ciéncia fundada por Marx — o materialismo historico concebido como uma ciéncia da histéria, uma
“ciéncia dura” que trata do funcionamento e da transformacao das formagdes sociais. Marx havia inaugurado essa
ciéncia como uma ciéncia da dimensao econdmica do modo de produgao capitalista. Chegara agora o momento de
completa-la e desenvolvé-la com uma ciéncia das instancias politica e ideoldgica, bem como com uma teoria dos
efeitos combinados dessas instancias.” (tradug@o nossa)

18As I signaled earlier, this “project” at the beginning could only be seen sporadically in certain formulations that
Althusser elusively and intermittently dropped into his first writings. Nonetheless, these formulations gradually
became more abundant and vivid such that the contours of the “project” began to take shape and definition. The
formulations became, as it were, recognizable, as if Althusser himself had suddenly noticed their quiet presence
and had cautiously brought their basic axioms to light. Although, as I have also suggested, this “project” never
reached the same level of development and clarity as the first one, there lies in the unfinished formulations that
Althusser left us, whether in the impact of a phrase or in the brilliance of a new concept, flashes of a more profound
philosophical inquiry, of an inquiry more penetrating and more far-reaching than that of the declared project. (id.:
14) “Como assinalei anteriormente, esse “projeto” inicial s6 podia ser percebido de modo esporadico em certas
formulagdes que Althusser langava de maneira elusiva e intermitente em seus primeiros escritos. No entanto, essas
formulagdes tornaram-se gradualmente mais abundantes e vividas, de modo que os contornos do “projeto”
comecaram a ganhar forma e definicdo. As formulagdes tornaram-se, por assim dizer, reconheciveis — como se o
proprio Althusser, de repente, tivesse notado sua presencga silenciosa e, com cautela, trazido a luz seus axiomas
fundamentais. Embora, como também sugeri, esse “projeto” nunca tenha atingido o mesmo nivel de
desenvolvimento e clareza que o primeiro, ha, nas formulagdes inacabadas que Althusser nos deixou — seja no
impacto de uma frase, seja no fulgor de um novo conceito — lampejos de uma investigagdo filoséfica mais
profunda, mais penetrante e mais abrangente do que a do projeto declarado.” (tradug@o nossa)

In my opinion, the structuralist turn that has been rightly attributed to Althusserianism was undoubtedly one of
the key aspects of Althusser’s enterprise. But this was the case not for the reasons that are habitually given, but for
other reasons. (id: 18) “Em minha opinido, a guinada estruturalista que tem sido, com razdo, atribuida ao
althusserianismo foi, sem duvida, um dos aspectos centrais do empreendimento de Althusser — mas nao pelas
razdes que habitualmente se apresentam, e sim por outras razoes.” (tradugdo nossa)



33

comumente € ressaltado por criticos. O tema da combinatoria e da previsdo de elementos nos
modos de produg¢do é colocado como coerente, de fato, com a faceta “externa” do
althusserianismo. O comentarista argentino afirma que, contudo, temos nesse ponto uma chave
para entender o caminho além-estrutural que Althusser, desde o comego de seus trabalhos

marxistas, inclui de forma escamoteada em sua proposta.

A saber, ¢ o estruturalismo 1évi-straussiano que “abre caminho” para a construcao dessa
abordagem jd-além-estrutural. Ipola desenvolve que a problematica althusseriana “While
leaving some of structuralism’s accomplishments standing, this scrutiny irreparably weakens

structuralism’s theoretical and philosophical foundations” (IPOLA, 2018: 22).

E Alain Badiou que nos explicita o ponto limite onde o estruturalismo se defronta com

a problematica da dindmica politica e social, por defini¢ao, informalizavel:

O problema fundamental de todo estruturalismo ¢é o problema do termo com dupla
fun¢do, que determina o pertencimento dos outros termos a estrutura na medida em
que ele proprio € excluido pela operagdo especifica que o faz figurar apenas sob as
espécies de seu representante (seu lugar-tenente, para retomar um conceito de Lacan).
(BADIOU, 2015: 114)

O autor que apresenta de forma exemplificativa essa questdo ndo deixa de ser um dos
maiores expoentes do estruturalismo: Claude Lévi-Strauss. A abordagem do autor de
Antropologia Estrutural ndo deixa de contar uma saida pratica bastante nitida. A saber, em sua
concepgao das sociedades onde, obviamente, se estabelece uma concep¢ao simbolica
(estruturada e significativa) de mundo hé, necessariamente, um termo que computa fodo o dito

“desconhecido”.

Significante-zero. Zero nao pelo motivo de nada significar mas por ser basilar, a0 mesmo
tempo componente e ndo dito, de toda significacdo!'®. O mesmo garante que toda realidade
simbdlica é, em especifico, completa em si. Nao hé evolu¢ao, desenvolvimento, desvelamento:
o conhecer ndo € o avangar sobre um campo ignorado mas um constante criar. Um produtivo

de novas tor¢des sobre uma realidade ja-completa.

18 “De modo geral, pode-se dizer que ndo s6 a lingua e o direito, mas também todas as institui¢des sociais, se
formaram por um processo de dessemantizagdo e suspensdo da pratica concreta em sua referéncia imediata ao real.
Do mesmo modo que a gramatica, produzindo um falar sem denotacdo, isolou do discurso algo como uma lingua,
e o direito, suspendendo os usos e os habitos concretos dos individuos, pdde isolar algo como uma norma, assim
também, em todos os campos, o trabalho paciente da civilizagdo procede separando a pratica humana de seu
exercicio concreto e criando, dessa forma, o excedente de significagdo sobre a denotagdo que Lévi-Strauss foi o
primeiro a reconhecer. O significante excedente — conceito-chave nas ciéncias humanas do século XX —
corresponde, nesse sentido, ao estado de exce¢do em que a norma esta em vigor sem ser aplicada.” (AGAMBEN,
2004: 59)



34

E isso que verificamos no texto Introducdo a obra de Marcel Mauss:

Quaisquer que tenham sido o momento e as circunstincias de seu aparecimento na
escala da vida animal, a linguagem s6 pode nascer repentinamente. As coisas nao
puderam passar a significar de forma progressiva. Em consequéncia de uma
transformag@o cujo estudo ndo compete as ciéncias sociais, mas a biologia e a
psicologia, uma passagem efetuou-se, de um estdgio em que nada tinha um sentido
para um em que tudo possuia. Ora, essa observacdo, aparentemente banal, ¢é
importante, porque essa mudanga radical ndo tem contrapartida no dominio do
conhecimento, o qual se elabora lenta e progressivamente. Dito de outro modo, no
momento em que o Universo inteiro, de uma s6 vez, tornou-se significativo, nem por
isso ele foi mais bem conhecido, mesmo sendo verdade que o aparecimento da
linguagem haveria de precipitar o ritmo de desenvolvimento do conhecimento. Ha,
portanto, uma oposi¢do fundamental, na histéria do espirito humano, entre o
simbolismo, que oferece um carater de descontinuidade, e o conhecimento, marcado
de continuidade. (LEVI-STRAUSS, 2017: 41)

Se o dito pensamento estrutural pode investigar, assim como pde em pratica
antropologicamente Lévi-Strauss, o inconsciente estrutural do fazer humano, nada cristaliza a
necessidade de que todo esse fazer seja estruturdvel conceitualmente. A incorporacao da nogao
de significante flutuante ou zero, que ¢ exemplificado pelo Mana recolhido pela obra de M.
Mauss, por sua vez, admite que hd, como contrapartida da possibilidade de ampliacdo do
conhecimento (sem deixar de ser o negativo-constituinte desse mesmo conhecimento), a
possibilidade de criagao indomita, de producao do novo. Essa producao, que de sentimentos
artisticos, mas também de conceitos antes impensados, pode ser, pelo ambito do estruturado,

apenas parcialmente disciplinada.

E assim que elucida o antrop6logo belga:

Acreditamos que nogdes do tipo mana, por diversas que possam ser, ¢ considerando-
as em sudo funcdo mais geral (que, como vimos, ndo desaparece em nossa
mentalidade ¢ em nossa forma de sociedade), representam precisamente esse
significante flutuante, que ¢ a servidao de todo pensamento finito (mas também a
garantia de toda arte, toda poesia, toda invencdo mitica e estética), embora o
conhecimento cientifico seja capaz, se nao de estanca-lo, ao menos discipliné-lo
parcialmente. [...] Em outros termos, e inspirando-nos no preceito de Mauss de que
todos os fenomenos sociais podem ser assimilados a linguagem, vemos nas nog¢des de
mana, wakan, orenda ¢ outras do mesmo tipo, a expressdo constituinte de uma fungdo
semdntica, cujo papel é permitir ao pensamento simboélico exercer-se apesar da
contradi¢io que lhe ¢é propria. (LEVI-STRAUSS, 2017: 43)

O fato que Lévi-Strauss encontra em seu trabalho etnografico e concreto, explicitado nas
instituicdes como o Mand recolhido por Maus e o Kula traduzido por Malinowski, da existéncia
constante de um significante, sempre flutuante, na diversidade social dos povos, coaduna com
posicdes contemporaneas na logica formal e matematica, a saber, a impossibilidade de uma

autoevidéncia da nao-contradi¢do axiomatica.

E essa questdo que apresenta Jean Piaget:



35

[...] a reflexdo sobre estruturas logicas apresenta um outro interesse para o
estruturalismo em geral, que € o de mostrar em que as “estruturas” ndo se confundem
com sua formalizagdo e em que elas procedem, assim, de uma realidade “natural’, em
um sentido que paulatinamente nos esforgamos em precisar. Em 1931, Kurt Goedel
fez uma descoberta cuja ressonancia foi consideravel porque colocava em discussao,
definitivamente, as opinides reinantes que tendem a uma redug@o integral das
matematicas a logica e desta a pura formalizagdo, e porque impunha fronteiras a essa
ultima, méveis ou vicariantes sem duvida, mas sempre existentes em um dado
momento da construcdo. Demonstrou com efeito que uma teoria, mesmo
suficientemente rica e consistente, como, por exemplo, a aritmética elementar, ndo
pode chegar, por seus proprios meios ou através de meios mais fracos, a demonstrar
sua propria nao-contradigdo: apoiando-se s em seus instrumentos, ela conduz com
efeito a proposigdes indecidiveis e ndo consegue, portanto, a saturagao. [...] Tiraram-
se dos resultados de Goedel consideragdes importantes acerca dos limites da
formalizacdo e pdde-se mostrar, além dos patamares formais, a existéncia de
patamares distintos de conhecimentos semiformais e semi-intuitivos ou aproximados
em graus diversos, que esperam, por assim dizer, a chegada de seu turno de
formalizacdo. As fronteiras da formalizagdo sdo, pois, moveis ou vicariantes € nao
fechadas de uma vez por todas como uma muralha marcando os limites de um império.
(PIAGET, 2003: 30-2)

Para além da evidéncia epistemologica e tedrica acima desenvolvida ha, como ainda nos
apresenta Piaget, uma solugdo metodologica perfeitamente aplicavel aos estudos da coisa
humana. Nao ¢ possivel, como visto, elaborar uma estrutura final das estruturas. Como pensar
o fazer humano nesse cenario? Como admitir, centralmente o desenvolvimento da

complexidade, a evolugao?

Nao pensando, como desenvolve o autor, a existéncia de uma origem absoluta ou, em
outras palavras, de um paradigma de completude ultimo. Toda existéncia, desenvolve Piaget, ¢

completa em si: passamos, com efeito, de um patamar de completude para outro.

Desenvolve:

Certamente, as estruturas humanas ndo partem do nada e, se toda estrutura é o
resultado de uma génese, ¢ preciso admitir resolutamente, em vista dos fatos, que uma
génese constitui sempre a passagem de uma estrutura mais simples a uma estrutura
mais complexa e isso segunda uma regressdo infinita (no estado atual dos
conhecimentos). Ha, portanto, dados de partida a assinalar a construgdo das estruturas
logicas, porém, ndo sdo nem primeiros, j4 que marcam o inicio de nossa analise, em
falta de poder remontar mais alto, nem estdo ja na posse daquilo que serd, a0 mesmo
tempo, tirado delas e apoiado sobre elas na sequéncia da construcdo. (PIAGET, 2003:
57)

Estamos, como se observa, em uma margem bastante expressiva da vaga estrutural. A
ortodoxia combinatdria e autogerativa, se subsiste, ¢ constantemente confrontada pela realidade
produtiva e acontecimental que dota de lastro toda realidade conceitual. Essa margem, como

assinalamos de forma materialista, ¢ fruto ndo apenas de uma etérea especulagao intelectual.

E Frangois Dosse (2018) que traga a genealogia institucional do momento académico

em tela. O autor, longe de afirmar a novidade estrutural linguistica como uma onda irresistivel,



36

destaca que os autores que empreenderam a renovagao tiveram que, a principio, buscar posi¢des
universitarias afastadas dos grandes centros intelectuais franceses do inicio da segunda metade
do Séc. XX. Havia, na leitura do historiador, nos centros intelectuais de maior prestigio, o
dominio de uma concepgao novecentista do pensamento filos6fico, cientifico e literario. O viés

era, majoritariamente, positivista.

Em sua percepgao:

A velha Sorbonne, no limiar dos anos 1960, continua desfrutando de um dominio
absoluto sobre a cidade do espirito. Essa hegemonia presta-se pouco a uma
reavaliacdo critica de sua orientacdo. No plano literario, ela gera a heranga de um
método que se apresentou rigoroso ¢ moderno no século XIX, por seu anseio de
precisdo historica e filosofica. Mas a erudicdo universitaria, solidamente estribada
nessa ruptura ja antiga, permaneceu surda ao desafio epistemologico que comegou a
manifestar-se nos anos 1950. Em face do positivismo triunfante ¢ do atomismo do seu
método, a investida estruturalista se fard ouvir, sob o registro de uma verdadeira
guerra de trincheiras antimandarinato, tendo por arma de combate a construcio de
modelos mais recentes de cientificidade, de inspirag@o holistica (DOSSE, 2018: 277)

Torna-se central a critica, sob a bandeira da renovacao estrutural, de diversas institui¢oes
tradicionais: “o Collége de France, as Escolas Normais Superiores, o Instituto de Altos Estudos,
O Conselho Nacional de Investigagao Cientifica...” (DOSSE, 2018: 284). Buscam-se espagos
em lugares ditos periféricos, como cita Dosse; Estrasburgo para Georges Straka; Besancon para
Bernard Quémada, Georges Matoré, Henri Mitterand e Louis Hay; Lille para Jean-Claude

Chevalier; Rouen para Jean Dubois; Poitiers para Algirdas Greimas.

Cria-se toda uma efervescéncia que, aliada a criagdo de novas instituigdes como a
Universidade de Nanterre, além da elevagdo do estatuto de prestigio de outras como a Escola
Pratica da Altos Estudos, permite a edificagdo de um momento tedrico que o presente autor

chama de “A Idade de Ouro do Pensamento Formal”.

Assim consolida Dosse:

O estruturalismo semidtico apresenta-se simultaneamente como o ramo mais
formalizado do estruturalismo, o mais préximo das chamadas ciéncias “duras” da
linguagem matematica; é certamente aquele cuja ambigdo foi maior, uma vez que, ndo
satisfeita em ser um simples ramo do tronco linguistico, a semiética — na acepcdo de
Algierdas-Julien Greimas, lider desse programa — deve englobar todo o campo das
ciéncias do homem [...] (DOSSE, 2018: 301)

Como ainda afirma Dosse sobre meados da década de 1960, o pensamento formalista
estrutural mais estrito dominou a perspectiva de grande parte dos autores que foram figura de

proa em todo o ambiente intelectual, francés e mundial, posterior:

Para além de todas as diferencas, Claude Lévi-Strauss, Algirdas-Julien Greimas e
Jacques Lacan constituem, em meados da década de 1960, o trio do estruturalismo
mais cientista, mais radicalmente voltado para a pesquisa de uma estrutura mais



37

profunda, escondida, oculta, quer se trate dos ambitos mentais como estrutura das
estruturas para Lévi-Strauss, do quadrado semiotico para Greimas ou da estrutura a-
esférica do sujeito de Lacan. Sdo os trés pilares do pensamento formal em seu apogeu.
Participavam de uma s6 aventura, aquela que se propde o objetivo de instalar as
ciéncias humanas na cidade das ciéncias com a mesma base das ciéncias da natureza.
(DOSSE, 2018: 316)

Frente o cendrio intelectual e institucional supracitado, e de forma muito oposta do que
¢ frequentemente vinculado, o pensamento de Louis Althusser, desde sua origem, apresenta
uma posicao muito diversa. H4, de maneira propedéutica, uma divergéncia institucional: os
membros da Escola Normal Superiora (ENS, da Rua Ulm) possuem uma posicao totalmente

singular no cendrio estruturalista francés.

Estdo, no inconsciente tedrico da Escola, presentes as figuras tutelares de dois filosofos
Gaston Bachelard e Georges Canguilhem, autores que edificam uma perspectiva historica, sem
ser historicista, perfeitamente compativel com a novidade estrutural. Uma perspectiva historica
e estrutural, pois, apartada da verdade do referente e, fundamentalmente, lastreada no

funcionamento sincronico de cada fodo (holistico) como sistema apenas “verdadeiro”.
Sobre o primeiro, ainda por Dosse:

Bachelard nega o evolucionismo e opde-lhe um relativismo que permite ressituar o
percurso cientifico como um alonga caminhada, feira de investigagdes, mas também
de erros e desvios. Bachelard ficou um tanto isolado no pds-guerra essencialmente
existencialista, mas tera grande repercussdo mais tarde com a sua nocdo de ruptura
epistemologica, a qual serd retomada mais tarde por Louis Althusser em sua leitura de
Marx, ou ainda em Michel Foucault com sua nogdo descontinuada da historia.
(DOSSE, 2018: 143)

Georges Canguilhem, por sua vez, desenvolve uma énfase nas totalidades epistémicas
tansdisciplinares. Averso ao pensamento hegeliano, sua filosofia ¢ estranha a toda concepgao

evolucionista de progresso historico. Como observa o texto:

Esse principio de explicacdo ilustra, por outro lado, o método de Canguilhem e leva-
o0 a cruzar as fronteiras disciplinares a fim de descobrir coeréncias epistémicas num
mesmo periodo, cortes transversais fundamentando aquilo que Michel Foucault
chamara epistemes. Canguilhem tem, com efeito, ¢ Foucault um herdeiro direto que,
alias, ele reconhece como tal quado faz o comentario sobre Les motes et les choses na
revista Critiqgue. Canguilhem interroga-se, na conclusio do seu artigo sobre essa obra
de Foucault, a respeito do que quereria dizer Cavaillés quando apelava para uma
filosofia dos conceitos: ndo seria o estruturalismo a realizacdo desse desejo? Sem
deixar de fazer referéncia a Lévi-Strauss e a Dumézil, ele vé em Michel Foucault esse
filésofo do conceito para o futuro. (DOSSE, 2018: 145-7)

A influéncia em Althusser ¢ igualmente ressaltada. Canguilhem, como figura central
entre os autores da escola francesa da filosofia da ciéncia, permite a problematiza¢do socio-

histérica do pensamento especulativo algo que € muito bem recebido na Rue d’Ulm. (DOSSE,

2018: 147).



38

Temos, nesse ponto, a marca de uma perspectiva que impede a obliteragao do carater
além-estrutural do pensamento althusseriano desde a dita primeira fase. A critica da
metalinguagem estruturalista impede a confusdo com a combinatéria em homologia de
signos.!” Nio apenas seguindo o motivo explicito posteriormente na fase autocritica, a saber, a
dedugdo formalista de realidades nos Modos de Produgdo.?’ O fulcro, para Althusser, de toda
analise da vida social ndo pode deixar de ser o momento da conjuntura, momento esse que ndo

pode ser inequivocamente determinado.

E bem verdade o fato de que o fildsofo franco-argelino, no ambito de sua primeira fase,
afasta o contingencial, o acaso e o acontecimental como fatores determinantes da conjuntura.
Afirma, no entanto, a impossibilidade da redug¢do da complexidade da vida social a uma
esséncia preponderante. E a sobredeterminacdo um conceito, desde sempre, de uma

complexidade estruturada lastreada na conjuntura.

Vejamos o caso do afastamento referido:

Se assim for, ¢ preciso entdo admitir que a contradi¢do deixa de ser univoca (as
categorias deixam de ter, de uma vez por todas, um papel ¢ um sentido fixos), visto
que reflete em si, em sua propria esséncia, sua relagdo com a estrutura desigualitdria
do todo complexo. Mas ¢ preciso acrescentar que, deixando de ser univoca, ela ndo se
torna “equivoca” por isso, produto da primeira pluralidade empirica a chegar, a mercé
das circunstancias, ¢ dos “acasos”, seu puro reflexo, com a alma de tal poeta ndo ¢é
mais do que essa nuvem que passa, Muito pelo contrario, deixando de ser univoca,
logo, determinada de uma vez por todas, assegurada em seu papel e sua esséncia, ela
se revela determinada pela complexidade estruturada que lhe designa um papel, como
— se me perdoarem esta palavra horrorosa! - complexamente-estruturalmente-
desigulitariamentepdeterminada... Confesso que preferi uma palavra mais curta:
sobredeterminada. (ALTHUSSER, 2015: 168)

Igualmente, em acréscimo, observamos no mesmo texto a afirmacdo de que toda
determinagdo, notadamente para Althusser sobredeterminada, potencialmente se desmembra

na condensag¢ao revoluciondria (politica, conjuntural) do todo. Inferimos, o instante de criagdo,

19 “De saida, havia uma tensdo interna nos conceitos referidos que permite compreender por que Althusser falara
mais tarde de um ‘flerte’ exagerado com estruturalismo. Tratava-se entdo de utilizar sua forca propulsora, o lado
cientista de um positivismo linguistico bem-sucedido, que se julga capaz de interpretar todos os dominios do saber
numa semiologia global, a partir de um modelo fonoldgico simples. Mas Althusser e os althusserianos, numa
filiagdo nietzscheana passando por Canguilhem, eram, ao mesmo tempo, criticos em relagdo aqueles que se
julgavam capazes de edificar semelhante metalinguagem. Reencontra-se essa ambivaléncia de uma captacdo que
permite surfar na onda estruturalista a partir de termos unificadores, ao mesmo tempo que se destrdis de dentro pra
fora [...] (DOSSE, 2018: 402)

20 “Ora, ninguém pode pretender que tenhamos jamais cedido ao idealismo formalista delirante de uma produgio
do real pelo combinatdrio de elementos quaisquer. Marx fala bem da ‘combinag@o’ de elementos na estrutura de
um modo de produgdo. Mas essa combinacdo (Verbindung) ndo é um ‘combinatorio’ formal [...] Por exemplo,
ndo ¢é o caso de deduzir (portanto prever) os diferentes modos de produgdo ‘possiveis’, pelo jogo formal das
diferentes combinagdes possiveis de elementos, e em particular ndo é possivel construir entdo, a priori... 0 modo
de produgdo comunista!” (ALTHUSSER, 1978: 100)



39

de produgdo indomita, sempre subordina, mesmo na alegada fase inicial cientificista, a

homologia intelectiva de elementos e signos:

E, a partir dai, possivel prestar contras da distingdo capital para a pratica politica entre
momentos distintos de um processo: “ndo antagonismo”, ‘“antagonismo” e
“explosao”. A contradi¢do, diz Lenin, estd sempre em a¢ao, seja qual for o momento.
Esses trés momentos nio sdo, portanto, sendo trés formas de existéncia da contradigdo.
Caracterizarei de bom grado a primeira como o momento em que a sobredeterminagao
da contradicdo existe na forma dominante do deslocamento (a forma “metonimica”
daquilo que ¢ identificado na expressdo consagrada: “mudancas qualitativas” na
historia e na teoria); o segndo como o momento em que a sobredeterminagdo existe
na forma dominante da condensagdo (conflitos de classe agudos no caso da sociedade,
crise tedrica na ciéncia etc.), como o momento da condensagdo global instavel
provocando o desmembramento e o remembramento do todo, ou seja, uma
reestruturacdo global do todo sobre uma base qualitativamente nova. A forma
puramente “acumulativa”, por mais que essa “acumulacdo” possa ser puramente
quantitativa (a soma ndo € sendo excepcionalmente dialética) aparece, portanto, com
uma forma subordinada, da qual Marx nos deu um tUnico exemplo puro, ndo
metaforico, mas “excepcional” (uma excegdo baseada nas suas proprias condigdes) no
unico texto d’O Capital que constitui o objeto de um célebre comentario de Engels no
Anti-During (Livro 1, cap. 12)?!. (ALTHUSSER, 2015: 174)

Estamos em um ponto paradigmatico para a constru¢do do conceito ja mencionado de
Projeto Subterrineo do Althusserianismo como categorizado por Ipola. A concepgio
althusseriana de sobredeterminag¢do, construida a partir de elementos advindos da psicanalise

22

freudo-lacaniana®, se estabelece, na leitura do autor, como a assemblagem de duas das

ZAlthusser faz referéncia ao trecho em que Engels comenta o surgimento da manufatura. A centralidade,
excepcional na leitura de Engels, ¢ da criagdo de uma nova verdade “qualitativa”, imprevisivel, da soma de
quantidades anteriormente dispersas, como percebe: “Centenas de casos como estes, tomados da natureza ou da
sociedade humana, poderiam ser lembrados para demonstracdo dessa lei Assim, por exemplo, em O Capital de
Marx, toda a se¢o 4a., dedicada ao estudo da produgdo da mais-valia relativa ao ambito da corporagdo, da divisao
do trabalho, ¢ da manufatura, da maquinaria e da grande industria, contém inumeros casos de simples mudangas
quantitativas que fazem transformar-se a qualidade e, de mudancas quantitativas que fazem com que se transforme
a qualidade das coisas podendo-se dizer, portanto, para usar uma expressdo que tanta indignagdo provoca no Sr.
Diihring, que a quantidade se converte em qualidade e vice-versa. Temos, por exemplo, o fato de que a colaboracao
de muitas pessoas, a fusdo de muitas for¢cas numa sé forga total, cria, como diz Marx, uma “nova poténcia de
forgas” que se diferencia, de modo essencial, da soma das forgas individuais associadas.” (ENGELS, s/d: 247-8)

22¢A questdo filosofica que fundamenta a ideia de “sobredeterminagdo™ havia sido pioneiramente estabelecida por
Marx, como projeto filosofico-politico de superagdo da dialética hegeliana. Nesse aspecto, uma citacdo da
Introdugdo a Critica da Economia Politica ficou famosa: “o concreto é concreto porque ¢ sintese de muitas
determinagdes, isto €, unidade do diverso”. Conforme apontado por Castiel ha mais de trés décadas, o conceito de
“sobredeterminacdo” foi cunhado por Freud para se referir a série articulada de causas e fatores desencadeantes
dos sintomas das neuroses e das diversas formagdes do inconsciente, num modelo heuristico com base em
quantidades de energia ¢ massas em movimento provenientes de fontes endogenas e exdgenas. Posteriormente,
propos o conceito para designar o processo de formagao de cadeias de pensamentos, sobredeterminados no sentido
de que sua origem remonta a séries de elementos que ndo necessariamente demonstram estreita relagdo mutua.
Para abordar as formagdes do inconsciente como redes de significantes, Lacan recupera a proposi¢do freudiana de
multipla determinacdo dos fendmenos psiquicos “no plano de sobredeterminacdo simbolica que chamamos de
inconsciente do sujeito”. Na leitura lacaniana, numa perspectiva abertamente antiessencialista, efeitos emergentes
na consciéncia (sonhos, lapsos, sintomas) “encontram-se sobredeterminados pelo real impossivel, pelo real
inconsciente, nossa maneira de nos encontrar, sempre de uma forma fracassada, com o real inconsciente”. No
regime da sobredeterminagdo, forcas fracas, parciais, contingentes, plasticas, virtuais e sempre dindmicas,
elementos de reduzido “valor psiquico”, ganham poténcia juntos, criam vetores novos e mutantes de producédo de
efeitos, convergem para se tornarem forgas fortes. Diretamente influenciado por Lacan, Althusser postula que o



40

caracteristicas anteriormente consolidadas do conceito. Sdo essas duas caracteristicas a
multiplicidade de causas em uma formagdo de determinagdo e o carater inconsciente de cada

camada de significacao especifica.

No interior do projeto declarado, entretanto, o franco-argelino reafirma a centralidade
de uma tltima instincia, no caso o econdémico. Ipola, ressalta, que Althusser tange o limite da
propria possibilidade tedrica da determinagdo em sim. Seria a determinag¢do em ultima instancia
do econdmico uma traducdo da afirmacdo materialista do primado da realidade sobre a

consciéncia. Demonstra Ipola:

These features of overdetermination are not, however, exhaustive with respect to the
Althusserian version of the category. The category could not truly be accounted for
without confronting a lingering problem: the theoretical status of the determinate
contradiction in the last instance (designated as “the economy” in the previously cited
passage from “On the Materialist Dialectic”) and, more broadly, the theoretical status
of the category of determination itself. (IPOLA, 2018: 39)%

Ou seja, ainda na primeira fase de Althusser, hd o reconhecimento do real ndo-
simbolizavel, jamais simbolizavel, sobredeterminado, logo politico. Ipola diz que a empreitada
de Louis Althusser, subterranea e sintomal ¢ verdade, ¢ aparentada da ndo apenas do ja referido
significante-vazio de Lévi-Strauss, mas de toda a especulagdao de Jacques Lacan acercada da

irredutibilidade da dimensdo Real da subjetividade perante o Simbdlico’?.

conceito de contradigdo em Marx supde diversas instincias da formacgdo social que, para entendimento da
interdeterminagdo de sua dinamica historica, precisariam de mais do que a multicausalidade. Assim, a
sobredeterminagdo abre uma possibilidade de introduzir no marxismo uma logica nao-linear, na qual o processo
produtivo coincide com a produg@o, com o produto, com o contexto e com a histéria.” (ALMEIDA-FILHO, 2021:
1-2)

23 Essas caracteristicas da sobredeterminagdo ndo sdo, contudo, exaustivas no que diz respeito a versdo
althusseriana da categoria. A categoria ndo poderia ser realmente explicada sem enfrentar um problema persistente:
o estatuto teérico da contradi¢do determinante em ultima instdncia (designada como “a economia” no trecho
anteriormente citado de “Sobre a Dialética Materialista”) e, de modo mais amplo, o estatuto teérico da propria
categoria de determinacdo. (traducdo nossa)

24 As one can see, in response to a problem that remains to be interrogated, Lévi-Strauss formulates at this point a
logical and philosophical theory, analogous to and in many ways convergent with what he expounds, a few pages
later, on the notion of mana, orenda, and the like. But what is of par- ticular interest, glimpsed by Badiou in the
aforementioned essay, is the vast theoretical space that Lévi-Strauss opens with this formulation, anticipating
Lacanian speculation years later on the Symbolic and the Real, includ- ing Althusser’s reflections on these issues.
It is a theoretical space rich with misunderstandings, overlaps, allegiances, and multiple intersections; it is a
philosophical move with consequences that are still felt in the present, a move that remains unfinished even today.
(IPOLA, 2018: 45-46) “Como se pode ver, em resposta a um problema que ainda precisa ser devidamente
interrogado, Lévi-Strauss formula aqui uma teoria logica e filoséfica andloga — e, em muitos aspectos,
convergente — aquela que ele expde, algumas paginas adiante, sobre as no¢des de mana, orenda e similares. O
que ¢ de particular interesse — como percebe Badiou no ensaio mencionado — ¢ o vasto espago tedrico que Lévi-
Strauss abre com essa formulagdo, antecipando em varios anos as especula¢des lacanianas sobre o Simbdlico e o
Real, incluindo as reflexdes de Althusser sobre essas mesmas questdes. Trata-se de um espago tedrico rico em



41

Para o psicanalista ndo ¢ possivel pensar qualquer cadeia estruturada de significantes,
simbdlica por exceléncia, sem o salto sobre uma hidncia, sem o risco — zero-significante,
sobredeterminado, por nossa vez arriscamos — sobre o qual a repeti¢ao estrutural, simbdlica

pode se desenrolar. Diz:

Ao contrario, cada vez que falamos de causa, ha sempre algo de anticonceitual, de
indefinido. As fases da lua sdo a causa das marés — quanto a isto, é claro, sabemos
nesse momento que a palavra causa estd bem empregada. Ou ainda, os miasmas sao a
causa da febre — isto, também, ndo quer dizer nada, ha um buraco, e algo que vem
oscilar no intervalo. Em suma, sé existe causa para o que manca. Muito bem, o
inconsciente freudiano, € nesse ponto que tento fazer vocés visarem por aproximagéo
que ele se situa nesse ponto em que, ente a causa eu que ela afeta, ha sempre
claudicag@o. O importante ndo € que o inconsciente determina a neurose — quanto a
isto, Freud faz de bom grado o gesto publico de lavar as maos. Mais dia menos dia
vao achar alguma coisa, determinantes humorais, pouco importa — para ele da na
mesma. Pois o inconsciente nos mostra a hiancia por onde a neurose se conforma a
um real — real que bem pode, ele sim ndo ser determinado. [...] Estou certamente,
agora, na minha data, na minha época, em posicdo de introduzir no dominio da causa
a lei do significante, no lugar onde essa hiancia se produz [...] (LACAN, 2008: 29-31)

Lacan oferece uma resposta “tipicamente psicanalitica” para o entorno de qual objeto
que, no ambito das sociedades edipianas, se estrutura a cadeia de significantes, a estruturagao
possivel da subjetividade. Esse objeto a, o ndo-questionado organizador de toda sexualidade

como estrutura emerge como a figura, nao organica ¢ verdade, do falo.

Como demonstra G. Deleuze, em texto:

Em que consiste este objeto=x? E e deve permanecer o objeto perpétuo de uma
adivinhag@o, o perpetuum mobile? Seria uma forma de lembrarmos a consisténcia
objetiva que assume a categoria do problematico no seio das estruturas. Finalmente, &
bom que a questdo “em que se pode reconhecer o estruturalismo?”” conduza a posigéo
de algo que ndo seja reconhecivel ou identificavel. Consideramos a resposta
psicanalitica de Lacan: o objeto=x é determinado como falo. Mas esse falo ndo é nem
orgdo real, nem a série de imagens associadas ou associaveis: ¢ o falo simbolico.
Entretanto, ¢ justamente de sexualidade que se trata; ndo se trata de outra coisa aqui,
contrariamente as piedosas tentacdes sempre renovadas em psicanalise de adjurar ou
de minimizar as referéncias sexuais. Contudo, o falto aparece ndo como um dado
sexual nem como determinagio empirica de um dos sexos, mas como 6rgao simbolico
que funda toda a sexualidade como sistema ou estrutura, e com relacdo ao qual se
distribuem os lugares ocupados de modo variavel pelos homens e palas mulheres, e
também as sérias de imagens e de realidades. (DELEUZE, 2006: 241)

Ora, a psicanalise retira seu lastro materialista do constante contato com a realidade do
sintoma, de individuos concretos e de analises sempre inacabadas no sentido estrito. Temos,

entretanto, nesse efetivo contato pratico, um importante dilema. Tratando de individuos ja

mal-entendidos, sobreposi¢des, aliangas e multiplas intersec¢des; um movimento filoséfico cujas consequéncias
ainda se fazem sentir no presente — um movimento que permanece inacabado até hoje.” (traducdo nossa)



42

assujeitados ao campo simbolico jd-dado nao haveria, no fulcro do arcabouco conceitual

psicanalitico, um privilégio ao ja-produzido e ndo a poténcia produtiva, ao devir.

Edipo como o retorno idealista de Freud ou, de maneira lacaniana, o proprio objeto
foracluido? Nao a toa ressaltam G. Deleuze e F. Guattari que a esquizofrenia ¢ o limite do
procedimento psicanalitico. Segundo os autores “a grande descoberta da psicanalise foi a da
producio desejante, a das produgdes do inconsciente. Mas, com o Edipo, essa descoberta foi
logo ocultada por um novo idealismo: substitui-se o inconsciente como fabrica por um teatro
[...]” (DELEUZE; GUATARRI, 2011: 40). Sendo o esquizofrénico, interessante para Freud s6
que, na pratica, subalternizado perante os dilemas de quem se edipianiza de forma plena, como
o neurotico, a efetiva demonstragdo do processo de producao indomita, como ¢ dito, “antes de
ser a afec¢cdo do esquizofrénico artificializado, personificado no autismo, a esquizofrenia € o
processo da produgdo do desejo e das maquinas desejantes [...] ele pensa o processo como

ruptura, intrusdo, fora de uma relacao ficticia com o eu, [...]” (id: 41).

Ruptura € ponto nevralgico para o jd-além-estruturalismo em Althusser. Isso o proprio
Deleuze®® reconhece, corroborando com nosso desenvolvimento, no texto “Em que se pode
reconhecer o estruturalismo?”, sob a forma do ‘“acontecimental” ou do “acidental”, em

Althusser o carater, ja visto, de imprevisibilidade da transformacao social em ruptura:

Em regra geral, o real, o imaginario e suas relagdes sempre sdo engendrados
secundariamente pelo funcionamento da estrutura, que comega por ter seus efeitos
primdrios em si mesma. E por isso que ndo ¢ absolutamente de fora que chega a
estrutura aquilo que chamamos ha pouco de “acidentes”. Trata-se, ao contrario, de
uma “tendéncia” imanente. Trata-se de acontecimentos ideais que fazem parte da
propria estrutura, e que afetam simbolicamente sua casa vazia ou seu sujeito.
Chamamo-los de “acidentes” para melhor ressaltar, ndo um carater de contingéncia
ou de exterioridade, mas este carater de acontecimento bastante especial, interior a
estrutura enquanto esta jamais se reduz a uma esséncia simples. Assim sendo, um
conjunto de problemas complexos coloca-se ao estruturalismo, concernentes as
“mutagdes” estruturais (Foucault) ou as “formas de transi¢io” (Althusser). E sempre
em funcdo da casa vazia que as relacdes diferenciais sao susceptiveis de novos valores
ou de variagdes, ¢ que as singularidades sdo capazes de atribuicdes novas,
constitutivas de outras estruturas. (DELEUZE, 2006: 245-6)

25 Nossa tese, julgamos, traz uma pequena expansio para a afirmagdo de Toni Negri (2022: 182-3) de que haveria
um certo deleuzianismo no ultimo Althusser. Podemos pensar, ao contrario, ambos os autores, em todas as “fases”
como intérpretes ndo do ‘poés-moderno’ mas da produgdo material incessante e “sem perddo”. Em texto: “Esses
escritos versavam sobre a reabertura do pensamento althusseriano por si mesmo. Sobre questdes que ndo se
fixavam somente no tema da volatilidade da dimenséo histdrica, como uma espécie de abertura pds-moderna ao
pensamento, mas que versavam, sobretudo, em profundidade, sobre a complexidade interna da luta de classes. Era
algo que Althusser comegara a compreender, em suas dimensdes mais abertas e mais novas. Era incrivel, e quero
dizé-lo aqui: havia efetivamente certo deleuzismo no Althusser da tltima fase. Ndo um deleuzismo fraco, mas, ao

contrario, um deleuzismo forte.”



43

O que ora ressaltamos €, que em impressdo negativa, Lacan mesmo reconhece essa
diferenga essencial perante o procedimento althusseriano. Ao afirmar, frente a uma pergunta
acerca da divergéncia entre ambos sobre a necessidade ou nao de enderecamento da carta
(grosso modo da necessidade da estruturacdo ja-dada, do significante, possuir contrapartida
intersubjetiva necessaria®®), que Althusser, ndo sendo “pratico”, estd em outro campo, campo

esse, inferimos, que o devir da produgio materialista se faz incidente?’.

E precisamente esse ponto que Althusser ressalta em autobiografia:

Je méditais alors mon “histoire” du philosophe matérialiste qui “prend le train em
marche” sans savoir d’ou il vient ni ou il va. Et je pensai aux “lettres” qui bien postées
n’arrivent pas toujours a leur destinataire. Or je lus un jour sous la plume de Lacan
qu’ “une lettre parvient toujours & son destinataire”. Surprise! Mais 1’affaire se
compliqua d’un jeune médecin hindou qui fit une courte analyse chez Lacan et, a la
fin, osa lui poser la question suivante: “Vous dites qu’une lettre parviente toujours a
son destinatair. Or Althusser affirme le contraire: il advient qu’une lettre ne parvient
pas a son destinataire. Que pensez-vous de as thése qu’il dit matérialiste?”” Lacan
réfléchit bien dix minutes (dix minutes pour lui!) et répondit simplement: “Althusser
n’est pas un praticient.” Je compris qu’il avait raison: de fait, dans les rapports de
transfert de la cure, ’espace affectif est ainsi structuré qu’il ne s’y trouve nul vide
qu’en conséquence, tout message inconscient bel et bien adressé a ’inconscient de
’autre, lui parvient nécessairement. [...] Lacan avait raison, mais moi aussi [...] C’est
alors que j’entrevis ’issue. Lacan parlait du point de vue de la pratique analytique, et
moi du point de vue de la pratique philosophique, deux domaines différentes que je
ne pouvais, si j’¢tais conséquent avec ma critique du matérialisme dialectique
classique, rebattre I’un sur Iautre [...] (ALTHUSSER, 1992: 179)®

% “Todos estes deslocamentos, todos estes jogos de tapeacio sio efetuados em torno de um significante, a carta,

envelope do qual cada personagem conhece de cada vez as aparéncias mas ignora o conteudo: o que ilustra os
poderes, a supremacia do significante. Mais ainda, este significante inico — circula sob a cegueira de uns € o
mutismo de outros: o rei ndo vé, a rainha ndo pode dizer nada, o ministro ndo sabe o que fazer, a policia ndo
vé logo etc.: o que ilustra o lugar do inconsciente a0 mesmo tempo muito proéximo e fora de alcance. Este
unico significante, também ele circula, efetua um trajeto e durante seu percurso ¢ trocado por substitutos: o
que ilustra a cadeira da linguagem até mesmo em sus aspectos (seus substitutos) retoricos ou ideoldgicos. E
sobretudo cada um dos personagens se determina em sua relagdo a a carta; o que ilustra a lei, a dominagdo do
significante. Nenhum dos personagens pode escapar a essa lei; se alguns as vezes a esquecem, a lei do
significante ndo os esquece jamais.” (FAGES, 1977: 37)

27«0 conceito de devir desempenha efetivamente o mesmo papel cosmologico axial em Mil platds que o conceito
de produgdo n’O Anti-Edipo. Nio porque ‘tudo é devir'— o que seria um solecismo —, nem porque nio haja
outras ideias interessantes no livro, mas porque o dispositivo antirepressentativo por exceléncia dos Mil platos,
aquele que bloqueia o trabalho da representagdo, ¢ o conceito de devir, exatamente como a produgdo era o
dispositivo antirrepresentativo d’O Anti-Edipo. [...] A produgdo é um processo em que se realiza a identidade
do homem e da natureza, em que a natureza se revela como processo de produgdo. [...] Devir, ao contrario, é
uma participag¢@o ao ‘anti-natural’ entre o homem e a natureza; ele ¢ um movimento instantdneo de captura,
simbiose, conexdo transversal entre heterogéneos. (VIVEIROS DE CASTRO, 2018: 185-6)

28 “Eu meditava entdo sobre minha “historia” do filosofo materialista que “pega o trem em movimento” sem saber
de onde ele vem nem para onde vai. E pensei nas “cartas” que, embora bem postadas, nem sempre chegam ao
seu destinatario. Pois bem, um dia li, sob a pena de Lacan, que “uma carta sempre chega ao seu destinatario”.
Surpresa! Mas a questiao se complicou com um jovem médico hindu que fez uma breve analise com Lacan e,
ao final, ousou lhe fazer a seguinte pergunta: “O senhor diz que uma carta sempre chega ao seu destinatario.
Ora, Althusser afirma o contrario: acontece que uma carta ndo chega ao seu destinatario. O que o senhor pensa
dessa tese que ele chama de materialista?” Lacan refletiu por uns bons dez minutos (dez minutos — para ele!)
e respondeu simplesmente: “Althusser ndo € um pratico.” Compreendi que ele tinha razdo: de fato, nas relagdes



44

Desenvolveremos, no proximo capitulo, a forma pela qual Carlos Henrique Escobar, em
recepgdo contemporanea do pensamento althusseriano, atentou para essa dimensao politica ¢

além estrutural da conceituacao acerca da sobredeterminacao.

1.3. A recep¢ao do além-estrutural do althusserianismo por Carlos Henrique Escobar

Enfocamos, para fins metodologicos, dois textos da década de 1960 de Escobar. Sao
textos em que a discussdo autocritica de Althusser, posterior a 1968, esta menos incidente.
Estamos, ainda, construindo leituras sintomais, em uma abordagem subterranea, como acima
desenvolvido através de Emilio de Ipola. Analisaremos, portanto, os trabalhos De um marxismo

com Marx de 1966 e Resposta a Carpeaux de 1968%°.

No primeiro texto, normalmente representado como uma pega ortodoxa de divulgagao
observamos algumas escolhas teéricas que nos informam qual era a preocupagao que Escobar
ja enfocava na leitura de Althusser. Chama a atencao, de pronto, como, de forma proxima a

qual iniciamos nosso capitulo € a questao da distingao entre dialética e analitica que o anima:

Sensivel a estes caminhos do marxismo e atento aos elementos de que dispde para
cursa-lo, Althusser propde-nos, juntamente com um estudo novo de Marx (e por
motivo dele), um vigoroso instrumento de trabalho que resolveria alguns dos mais
dificeis problemas do nosso tempo. Refiro-me em particular as questdes da historia e
da estrutura, da razdo dialética e da razdo analitica. (ESCOBAR, 1966: 32)

de transferéncia da cura, o espago afetivo esta estruturado de tal modo que nele ndo se encontra vazio algum e,
em consequéncia, toda mensagem inconsciente, efetivamente enderecada ao inconsciente do outro,
necessariamente lhe chega. [...] Lacan tinha razdo — mas eu também. [...] Foi ent3o que entrevi a saida: Lacan
falava do ponto de vista da pratica analitica, e eu do ponto de vista da pratica filos6fica — dois dominios
diferentes que eu ndo podia, se quisesse ser coerente com minha critica ao materialismo dialético classico,
reduzir um ao outro. [...]” (tradugdo nossa)

29 “Mas o seu nome marcou o cendrio intelectual brasileiro quando comegou a divulgar e defender as teses de
Louis Althusser sobre a obra de Marx. Foi, sem duvida, o pioneiro em nossa formacdo social da obra de
Althusser, e a seu redor se formou a primeira geragdo de intelectuais identificados com as posi¢des de Althusser
do que viria a ser chamado “Grupo Tempo Brasileiro”. O ponto de partida é o seu artigo “De um marxismo
com Marx” publicado no niimero 13/14 da revista Tempo Brasileiro em 1966-67. Neste artigo, Escobar
realizou uma sintese dos principais pontos abordados por Althusser publicados em Pour Marx e Lire le Capital,
ambos publicados em 1965. Escobar estava sintonizado com o momento em que vivia o marxismo francés a
partir da reviravolta dada por Althusser com a sua leitura original da obra de Marx. Todavia, nesse contexto,
Althusser foi identificado por seus criticos como um autor “estruturalista”, e, de certo modo, Escobar ajudou a
essa associagdo com a organizagao e traducao de dois livros publicados pela Zahar: O método estruturalista de
1967 ¢ Estruturalismo e marxismo de 1968. Além disso, publicou na revista Tempo Brasileiro no nimero 15-
16 de 1968 — inteiramente dedicado ao tema do estruturalismo francés — o seu artigo “Resposta a Carpeux”,
dirigido ao texto de autoria do critico literdrio Otto Maria Carpeaux “O estruturalismo é o opio dos literatos”
publicado na Revista Civilizagdo Brasileira n°. 14.” (MOTTA, 2022)



45

Escobar escolhe, portanto, realizar a exordial de sua explanagdo do pensamento

althusseriano justamente pela questdo da reconstru¢do conceitual da dialética em Marx. E &,

precisamente, a especificagdo da dialética marxiana frente a hegeliana que o possibilita afirmar

que, com Althusser, o marxismo se afasta novamente, e decisivamente, de colonizagdes

idealistas que o pensamento da ordem tenta lhe impor. Seu apelo € pela observagdo do carater

politico e subvertedor, da mesma forma que observamos na leitura subeterranea de um

materialismo ja-pos-estrutural, em Ipola, do conceito de sobredeterminacao.

Vejamos:

A partir desta acumulacdo de contradi¢des onde muitas sdo totalmente opostas com
sentido, origem e nivel diferentes (e apresar de tudo se constituem nisto que Althusser
chama de “unidade de ruptura”), ¢ a partir daqui que “ndo ¢ mais possivel falar de
uma Unica virtude da contradi¢do geral”. A manuten¢do de uma posi¢ao no interior
do marxismo que validasse assim, simplesmente, esta contradicdo geral asseguraria,
contrariando seus designios, a sobrevivéncia em seu meio do hegelianismo ideologico.
Nao se discute, evidentemente, a presenca ativa desta contradicdo fundamental que é
a “contradig¢@o entre as for¢as de produgdo ¢ as relagdes de produgdo, encarnadas
essencialmente na contradi¢@o entre duas classes antagonistas”, contudo, constituiria
um erro pretender que todas estas “contradigdes” e sua “fusdo” ndo fossem sendo o
puro fenémeno. O marxismo por estar situado num plano de andlise cientifica so6
organiza o real na medida em que conhece e atua nele. Althusser utilizando aqui, e
sempre quando se trata de fundamentar seus conceitos decisivos, os marxistas praticos
revolucionarios, se nega, fundamentado em suas experiéncias concretas, a chamar de
puro fenémeno a todas as formas superestruturais. (ESCOBAR, 1966: 38)

Escobar nao deixa revestir, sob o signo supracitado, de um carater acontecimental a

produgdo conceitual retomando, portanto, o carater e produtivo da definicdo de categorias e

chaves analiticas. Ressalta, entretanto, que mesmo subsistindo o acontecimento a sua

hermenéutica fundamental deve advir da chave estrutural e dessubjetificada, como percebemos:

O que sobra da carta de Engels a Bloch? Para Althusser ndo sobra mais que uma frase
onde a resultante final ndo ¢ mais, propriamente, a determinagdo econdmica, “mas...
‘0 acontecimento historico’ [...] O que faz que um acontecimento seja historico, ndo
¢ simplesmente o fato dele ser um acontecimento, mas sim sua inser¢ao nas formas
historicas, nas formas do histérico como tal (as formas da estrutura e da
superestrutura), formas que ndo tem nada a ver com “o vazio epistemologico das
vontades individuais”. “Um acontecimento que se encaixe nessas formas, que é
conteudo pssivel para estas formas, eis al um acontecimento histérico”. (ESCOBAR,
1966: 41)

Ja o texto de 1968, Resposta a Carpeaux traz uma leitura atenta ao carater vivido do

conceito em Claude Lévi-Strauss. J& desenvolvemos o carater além-estrutural do antrop6logo

belga, na figura de seus conceitos de Mana e significante vazio.

Escobar, por sua vez, demonstra uma outra dimensao em seu artigo: a necessidade de,

antes de qualquer construgdo intelectiva ou categorial, viver o conceito, como uma produgao

que ndo se submete, em sua integralidade, ao papel; ou, como o proprio antrop6logo ja previa,



46

aos bancos de dados informacionais. Esse ¢ o fundamento de alguns conceitos-chave em sua

ciéncia social, a saber, bricolagem e pensamento neolitico.

Percebemos essa clara expressao no texto do filosofo brasileiro:

Como vemos, e sobre este aspecto Bernard Pingaud tem razdo: para o estruturalismo
de Lévi-Strauss a verdade deve ser vivida antes de ser dita. A ordem ndo vem de fora,
ela ndo ¢ uma “abstragdo comoda, e finalmente uma maneira de se desembaracar das
coisas, substituindo-as por uma forma arbitraria”. “O estruturalismo, diz Lévi-Strauss,
recusa todo dualismo. Ele é uma unido intima do sensivel e do intelectual.” Ha,
evidentemente, na origem da reflexdo de Lévi-Strauss, a descoberta da natureza (e da
geologia), vista como ordem cujas leis reclamam nossa curiosidade trabalhada.
(ESCOBAR, 1968: 111-2)

Escobar ainda adverte que a origem dessa concepgdo “sensivel e vivida” do
conhecimento s6 pode ter origem em uma revolugao do conhecimento posterior aos trabalhos

limitrofes e revolucionarios de Marx e Freud:

A importancia dessa experiéncia do conhecimento, consigo mesmo, atua até mesmo
na escolha que Lévi-Strauss faz de suas fontes tedricas. E em Freud, em Marx, na
geologia, que ele encontra, com razdo, os métodos de trabalho que se “preocupam em
estabelecer uma relacdo entre o sensivel e o racional”. (ESCOBAR, 1968: 112)

Sao elementos ainda encontrados na forma subterrdnea e sintomal. Julgamos,
entretanto, ja presentes e passiveis de serem desenvolvidos em todo trabalho posterior do autor.
Veremos isso em sua recep¢do do althusserianismo autocritico dos anos 1970; na obra de
transi¢do, com comentarios sobre Nietzsche, Foucault e Deleuze, nos anos 1980 ¢ 1990; e
finalmente na obra de maturidade com os livros Marx trdagico, Marx: filosofo da poténcia;

Nietzsche: dos companheiros; e Zaratustra: o corpo e os povos da tragédia.



47

Capitulo 2: Da “Ciéncia dos Discursos Ideolégicos” ao “Pensamento Galatico”:
consideracdes acerca da travessia tedrica de Carlos Henrique Escobar

2.1. A “Ciéncia dos Discursos Ideolégicos” como uma ciéncia alegre: a revolucio de
Ferdinand de Saussure por Escobar

Em um de seus livros de maturidade, Nietzsche... (dos “companheiros”), de 2000,
Carlos Henrique Escobar, ao comentar a conceituagao do “Eterno Retorno” de Nietzsche, busca
diferenciar a sua interpretagdo das leituras que, segundo ele, sdo abstratas e ndo tragicas. Afirma
que o reforno nao ¢ uma sintese de tempos, de base aritmética, mas elementarmente o fempo
sujo em si. “Os instantes sdo tudo em fodos-coxos [...]” (ESCOBAR, 2000: 174). Sujo, coxo,
conteutizado; na leitura do autor, dotado de corporeidade. Descreve como “um referente sujo
(mortal e corporal, enquanto acaso adivinhado) e ¢ também um trabalho: o pensar pesado do

pensamento” (ESCOBAR, 2000: 178).

A conceitualizacdo do Eterno Retorno, percebe-se, ¢ construida para, antes de tudo,
afirmar. Afirma, entretanto, negando uma outra forma de afirmagao, a saber, a que emerge como
uma positividade que surge para suplantar todas as outras: a crenca no absoluto valor da
verdade, em especial, da verdade cientifica. Como ja demonstrava Nietzsche na Gaia Ciéncia
“A questdo de a verdade ser ou ndo necessaria tem de ser antes respondida afirmativamente, e
a tal ponto que a resposta exprima a crenga, o principio, a convic¢do de que ‘nada ¢ mais
necessario do que a verdade [...]” (NIETZSCHE: 2012: 208-9). A referida “crenga suprema” ¢
interpretada, como era de se esperar da leitura nietzschiana, dentro do &mbito das moralidades

socialmente construidas, precisamente, das moralidades que se estabelecem.

Nietzsche arremata, assim, a filiagdo da positivagdo nao tragica da ciéncia como uma

sobrevida da metafisica, no limite, do impulso religioso cristao:

Nao ha duvida, o homem veraz, no ousado ¢ derradeiro sentido que a fé na ciéncia
pressupde, afirma um outro mundo que nio o da vida, da natureza e da historia; e, na
medida em que afirma esse “outro mundo” — ndo precisa entdo negar sua
contrapartida, este mundo, nosso mundo?... Mas ja terdo compreendido aonde quero
chegar, isto é, que a nossa fé na ciéncia repousa ainda numa crenga metafisica — que
também nos, ateus e antimetafisicos, ainda tiramos nossa flama daquele fogo que uma
fé milenar acendeu, aquela crenca cristd, que era também de Platdo, de que Deus ¢ a
verdade, de que a verdade ¢ divina... (NIETZSCHE, 2012: 2010)

O espirito da cientificidade, “critico e ateu”, como descreve Nietzsche, se constroi

lastreado, portanto, em uma garantia tltima de verdade. Da “verdade a todo custo” que s6 pode



48

emergir se encontra uma base firme para toda abstragdo. Uma base, inferimos, além-corpodrea e
numénica, uma base religiosa®®. A ciéncia, em sua feicio ndo tragica, | dad
, g . , ua feicdo ndo tragica, joga suas verdades,

mesmo que parciais e fadadas a falseabilidade, ao “eterno e divino” do saber abstrato.

9 <6 1]

A ciéncia tragica, e, por isso, “gaia”, “gay”, “alegre”, o alegre saber, apenas se constroi
quando a parcialidade de toda pretensao de uno, de um plano transcendente para todas as
imanéncias, se desvai. Por isso a necessidade do Eterno Retorno. Nao € o apelo a possibilidade
de uma abertura ideal de novo tipo aos saberes, ponto onde Escobar critica interpretagcdes
concorrentes. “O aberto sujo de Nietzsche (como visitagdo ou experimentacao de si mesmo, ou
como acaso pesado singular) nao se confunde com o ‘aberto ideal’ de um Heidegger ou de um

Deleuze” (ESCOBAR, 2000: 176).

Observando a chave hermenéutica do aberto sujo por Escobar podemos, sem embargo,
interpretar a concepc¢ao do Eterno Retorno presente na Gaia Ciéncia. O revir, baseado no
infinito do cosmos e, consequentemente, na necessaria eternidade do presente, na verdade
ontoldgica do aqui e agora, libera o sujo do corpo de sua purificagdo ideal ou divina. Algo
outro pode acontecer, mas, 0 que temos, mesmo sujo, nunca € menos perfeito. Escobar dira que
aqui se funda a possibilidade de uma liberdade suja. “A liberdade suja do acaso pesado
singular — esta sua fronte — que cabe (eticamente) escolher, isto € escolher a liberdade contra a

arbitrariedade” (ESCOBAR, 2000: 185).

E ainda na Gaia Ciéncia que encontramos a classica formula¢ao do Eterno Retorno:

Esta vida, como vocé a esta vivendo e ja viveu, vocé tera de viver mais de uma vez e
por incontaveis vezes; ¢ nada havera de novo nela, mas cada dor e cada prazer e cada
suspiro e pensamento, € tudo o que ¢ inefavelmente grande e pequeno em sua vida,
terdo de lhe suceder novamente, tudo na mesma sequéncia e ordem [...]
(NIETZSCHE: 2012: 205)

Construir uma ciéncia que recusa a ilusao de abertura e ilimitacao abstrata da verdade e
do saber. Uma ciéncia que se saiba suja, corporal. Se os termos nietzschianos s6 emergem ao

primeiro plano em etapas posteriores de sua obra €, ja de maneira bem precoce, que observamos

30 Companheiro de Escobar no trabalho de produgio e divulgagio tedrica dos anos 1960 e 1970, Eginardo Pires
sintetiza de maneira fecunda a critica ao “religioso” da heuristica da “divida absoluta” para a construg¢do de uma
base insofismavel para o saber cientifico: “Bachelard mostrou, comentando Descartes, que a divida universal é
extensa demais para ser fecunda; ndo conduz a nenhum resultado determinado. Diga-se mais: ela se prende a uma
exigéncia desmesurada, ideologica, de uma filosofia que nasceu da religido e da fé: o ideal da certeza absoluta. E
em nome desta exigéncia subjacente que os positivistas 16gicos criticados por Neurath se atém ao empirismo, a
mitologia dos dados inquestionadveis: uma teoria deve cair se contradiz uma certeza absoluta desta ordem.” (PIRES,
1971: 172)



49

esse impulso nas propostas tedricas de Escobar. Ao lado da divulgacdo dos autores franceses
(Althusser em particular), Escobar buscou, nos anos 1970, construir o que denominava de

Ciéncia dos Discursos ldeologicos.

O procedimento tedrico fundamental de Escobar, na construcao desta referida ciéncia,
¢ o de depurar o que chama de “contenc¢ao estruturalista” da gigantesca novidade que Ferdinand
de Saussure traz para a interpretacdo dos fendmenos da linguagem. Ao considerar o “conceito”
do que se fala como “significado”; a imagem acustica que se fala como “significante”; e relacao
entre as duas dimensdes como arbitrarias pode, o linguista suico, construir uma abordagem
fundada nao na evolugdo diacronica da representacdo da realidade mas, outrossim, na realidade

efetiva e sistematica da lingua como um objeto sempre ja completo.
Assim observamos no texto do Curso de linguistica geral:

Psicologicamente, abstragdo feita de sua expressdo pelas palavras, nosso pensamento
¢ somente uma massa amorfa e indistinta. Filésofos e linguistas sempre tém
concordado em reconhecer que, sem o recurso dos signos, seriamos incapazes de
distinguir duas ideias de maneira clara e constante. Tomado em si mesmo, o
pensamento ¢ como uma nebulosa onde nada esta necessariamente limitado. Nao
existem ideias preestabelecidas, e nada ¢ distinto antes do aparecimento da lingua.
[...] Portanto, podemos representar o fato linguistico em seu conjunto, isto ¢, lingua,
como uma série de subdivisdes contiguas desenhadas ao mesmo tempo sobre o plano
indefinido das ideias confusas (A) e sobre o plano ndo menos indeterminado dos sons
(B). (SAUSSURE, 2021: 169)

Como analisa Jean-Claude Milner, com Saussure, s6 se pode conceber a entidade
linguistica como algo diferencial. Tao importante quanto esse elemento, ademais, € o carater de
“corte no fluxo do pensamento” que o signo linguistico possui. Afirma, “[...] le signe ne
représente rien; il est seulement un point de contact entre des fluxes” (MILNER, 2002: 43)!.
Ele ndo representa, em outros termos, ele funda uma outra forma de pensar a relacao entre o
real e a conceituagdo intelectiva. Estamos, agora, apartados da concepcao classica, da logica

escolar como Milner desenvolve, que remonta ao aristotelismo. (MILNER 2002: 44).

Basilar para Escobar € o carater de ruptura de Saussure. O fildsofo brasileiro posiciona
o fundador da linguistica como um autor de corte e, portanto, de “solidao tedrica”. Isso significa
que, ao exemplo de Freud e Marx, Saussure ndo possuia uma linguagem tedrica disponivel para
a plenitude de sua novidade. “Saussure ndo encontra onde pensar a sua descoberta, pois o

passado linguistico ¢ como um deserto e o presente tedrico (e ‘humano’) é como que surdo”

31 «[...] o signo néo representa nada; ele é somente um ponto de contato entre fluxos.” (tradug¢do nossa)



50

(ESCOBAR, 1973: 28). O procedimento do pensador suigo ¢, frente essa aridez teorica, o de
produzir conceitualmente sobre pedagos da abordagem estabelecida. O grande problema, tema
da critica de Escobar ao saussurismo dominante, ¢ o desenvolvimento de uma “defesa” da
realidade pré-corte, pré-revoluciondria, em nome do “pai fundador”, mas que, na pratica, se

consolidada como mais uma barreira.

Como se percebe em texto:

A ideologia dominante iria converter entdo a linguistica do corte em linguistica
pratico-técnica, isto é, num jogo descritivo ao qual se converteu a analise estrutural
em sua integridade. [...] Este revisionismo em Saussure (Marx e Freud) muitas vezes
baseia-se inteiramente no carater ambiguo dos proprios conceitos da linguistica do
corte. Se Marx teve de utilizar seguidamente, sendo mesmo de trabalhar seu objeto de
conhecimento em categorias hegelianas, e Freud utilizou conceitos herdados da
biologia e da psiquiatria, Saussure ndo so (em que pese o carater marcado e dramatico
de seu siléncio, e justamente porque negava-se a pensar a linguistica nas nog¢des da
linguistica do seu tempo) trabalho com algumas no¢des da linguistica anterior, na
medida em que ndo conseguiu precisar a for¢ca da novidade (do seu objeto de
conhecimento) na relacdo, de adequacao e de inadequacdo desse conteudo novo com
0s quase-conceitos que muitas vezes empregou. (ESCOBAR, 1973: 34)

O filésofo ainda explicita o fulcro desse “esvaziamento logocéntrico” de Saussure pelos
estruturalistas. Adviria, precisamente, da negacdo do carater produzido (e produtivo) do
conceito de langue, fundamental no edificio saussuriano. Operou-se, percebemos, pela via que
ja aludimos na abertura do texto presente: pela fabulacdo de uma “ciéncia” destragicizada,
aberta ao abstrato e ao absoluto. Saussure, na linhagem descortinada pelos editores do Curso
de linguistica geral, seria, no maximo, um desbravador do “inconsciente simbolico universal”.

(ESCOBAR, 1973: 36)

Perante a referida “contencdo”, Escobar busca demonstrar como o surgimento de uma
ciéncia €, e s6 pode ser, fruto de uma producao tedrica. Uma producdo que, afirma, acontece
com o conceito de /langue. Para atestar essa novidade, na qual sua obstaculizagdo deve ser
combatida, o autor recorre, como exemplificagdo e modelo, a fundacao de uma pratica cientifica

anterior, a saber, a da fisica construida a partir de Galileu.

Escobar, no texto 4s leituras e a leitura pratico-teorica (1971), esclarece que muito da
fisica escolar, hoje naturalizada, ¢, na realidade, fruto de um laborioso trabalho de producgdo
teorica. Uma produgdo tedrica que ¢, em ultimo critério, lastrada na cria¢do anti-empiricista de
conceitos “novos” perante a realidade de seus fundadores. Anti-empiricista pois o que hoje se
apresenta como “natural” foi empreendido contra o que era “evidente” no paradigma anterior,

aristotélico.

O nosso autor desenvolve:



51

E se os principios da fisica moderna, vividos como principios simples por todos nos,
ndo permitem mais que se perceba a complexidade da sua produgdo cientifica (muito
menos de sua oposicao a “leitura espontanea”, das “fisicas” pré galileanas), é porque
nos cabe atinar com a importancia de uma leitura epistemologica destas ciéncias das
“leituras”, onde os discursos (ideoldgico e cientifico) se revelam na especificidade
estrutural de seus objetos. [...] Na verdade esta “evidéncia” foi produzida por Galileu
e Descartes, afrontando o que era “evidente” para os gregos e os medievais: “Este fato
ndo pode ser explicado sendo admitindo ou reconhecendo que todas estas nocdes
‘claras’ e ‘simples’ que formam a base da ciéncia moderna ndo sdo ‘claras’ e ‘simples’
per se ¢ in se, mas apenas na medida em que elas fazem parte de um certo conjunto
de conceitos e de axiomas, fora dos quais elas ndo sdo nada ‘simples’ (p. 178, Galilée
et la révolution scientifique, A. Koyré). (ESCOBAR, 1971: 101; 103)

Escobar, no mesmo texto, adverte que ndo ha de se falar em “compilacao” das
observacgdes efetivas, advindas da engenharia e da técnica, como base para a revolugdo na fisica.
“Galileu ndo apreende com os técnicos da época, ele comega (os textos e cartas de Marx, Freud
e Saussure evidenciam essa indiferenca pela ‘pratica’ técnico-ideoldgica imediatamente

anterior) por nega-los, e acaba ensinando-os” (ESCOBAR, 1971: 95).

Fundamental ndo ¢ exatamente a observagdo mas a produ¢do de uma nova forma de
observar. Uma producdo que nao € espontdnea mas condizente com as dificuldades que
emergem a partir de fatos que complexificavam a base epistémica anterior. No caso da fisica
de Galileu o que antes dominava era a “fisica aristotélica” que, podemos retroagir, ¢ fortemente

mais condizente as condi¢des humanas de apreensao do que era a novidade rompente.

A axiomadtica aristotélica se lastreava em conceitos como ‘“valor”, “perfeicao” e

2
“harmonia”. Seriam adaptados a uma percepcao de mundo coerente a limitacdo da visdo e da
sensibilidade humana. O “lugar natural” de um corpo seria o chio. Evidente ja que ¢ muito

dificil enfatizar a transitoriedade do que ¢ o chao. Universo finito e sua ciéncia condizente.

Escobar, por sua vez, explicita: “A finitude do universo na fisica da antiguidade da lugar
a um universo aberto, conceituado, cujo efeito (efeito desta pratica tedrica) nas outras praticas
sociais se fara sentir globalmente” (ESCOBAR, 1971: 96-7). Universo aberto que nao poderia
ser apenas descortinado, aberto como uma luz penetrando o véu da ignorancia, mas produzido,
“[...] a matematizacdo (geometrizacdo) da natureza e, consequentemente, a matematizagao
(geometrizacdo) da ciéncia ndo s3o sendo um objeto novo, um objeto teorico produzido na

pratica de conhecimento de Galileu” (ESCOBAR, 1971: 96).

ue estd em jogo ¢ a abertura para uma nova “naturalizacao”. Uma nova “pedagogia
@) t bert “natural .U “ped

axiomética de mundo™*?. A geometrizacdo da fisica ¢ fundamental para a interpretagdo dos

32 Nesse ponto ¢ fundamental relembrar o apontamento de E. Balibar acerca da centralidade da cristalizagdo
pedagogica de um novo paradigma como central para toda a abordagem “racionalista aplicada” da ciéncia em



52

movimentos dos corpos que ocorrem em um mundo que vai para além da percepgdo da terra
como “base imutavel”. Nao é, como estamos apontando desde o principio, uma vitoria do
“espirito limpo e eterno de racionalidade”. E um labor, uma explicacdo “concreta no
pensamento” para uma racionalidade, que apreende uma outra axiomatica (a terra movel entre

tantos corpos moveis possiveis).

Retomando o livro Proposi¢oes para uma semiologia e uma linguistica (Uma nova
leitura de Saussure) percebemos que Escobar precisa onde Saussure, na fundagdo de sua
ciéncia, empreende um procedimento andlogo ao do Galileu na construgdo de sua fisica. Para o
filosofo brasileiro tanto Galileu quanto Saussure se posicionam em patente indiferenca perante
o que se entendia como “natureza” em seus campos de origem. A natureza, o lugar natural dos
corpos, deixa de ser questdo para Galileu tanto quanto a “origem natural dos discursos da
lingua”, a ser acessada pela via da regressdo diacronica, deixa de ser o problema central para
Saussure. No lugar das origens, ou seja, da auséncia de méscaras, € de sua busca (a ciéncia nao
tragica que reaparece), encontramos técnicas ¢ procedimentos para a interpretacdo, sempre

parcial e situacionada, da producdo histérica das formagdes de saber (ESCOBAR, 1973: 104)*.

Jodo Kogawa (2015) atesta que a leitura contemporanea de Saussure que mais se
aproxima da de Escobar ¢ a de Simon Bouquet. Os dois, para Kogawa, consideram que o

pensamento do genebrino ndo se esgota na fundacdo da linguistica, como constata:

A tese de que, no pensamento saussuriano, a Semiologia precede a Linguistica ¢
explicada, dentre outros pontos, pela reflexdo filosoéfica que o genebrino faz sobre a
linguagem. Dessa reflexdo deriva que a arbitrariedade do signo, bem como o valor a
ela relacionado — principios que definem a langue como objeto da Linguistica
cientifica —, s6 pode ter consisténcia a partir da comparagdo entre sistemas

Bachelard. Em texto: “O que interessa em Bachelard ndo ¢ o simples fato de uma descontinuidade, ndo é o simples
fato de uma mudanga de linguagem, ou de referencial, que faz do pensamento de um tempo o contrassenso de
outro, o ndo-pensamento de outro, do discurso de um tempo o ndo-discurso completamente incompreensivel de
outro. Mas sim o mecanismo complexo dessa diferenga, que se inscreve sempre em diversos niveis, nos sistemas
de muitas atividades e de formas intelectuais correspondentes. Nao apenas ao nivel das formulacdes tedricas, mas
ao nivel da atividade técnica (muito além da simples técnica experimental de laboratério), e no nivel da atividade
pedagogica (escolar).” (traducdo nossa) (BALIBAR, 1991: 15)

33 «“A problematica da ‘natureza’ é propria da ideologia filoséfica e se encontra em outro ‘zerreno’ que aquele da
problematica cientifica. Se Galileu, por exemplo, ndo poderia responder a questdo que por ventura lhe colocassem
arespeito da ‘natureza’ (categoria fundamental da fisica aristotélica) é porque sua Fisica do corte era absolutamente
indiferente a esta questdo. Pois bem, Saussure tem plena consciéncia ndo apenas da problematica nova onde a
linguistica se situa, mas também de que, para ela, € indiferente a problematica da ‘origem natural’ (‘natural ou
ndo’) dos discursos de lingua. No lugar disso ele prefere prensar as formagades de lingua como pratica produzidas
na historia. E se repetimos ainda uma vez tudo isso, é para aproveitar aquela parte do texto citado que se diz: ‘a
faculdade de articular palavras ndo se exerce sendo com a ajuda de instrumento criado e fornecido pela
coletividade’.” (ESCOBAR, 1973: 104)



53

semiologicos diferentes, ¢ ndo apenas do estuda das linguas naturais. (KOGAWA,
2015: 95)

A tese acima referida, de que a semiologia precede a linguistica, coaduna com a
interpretagdo de que o Curso de linguistica geral oblitera, por sua edicao, o carater completo
de ruptura da intervengdo de Saussure. Tanto para Escobar como para Bouquet, Saussure nao
era um logico ou um gramadtico, mas, de todo, um filésofo da ciéncia e da linguagem
(KOGAWA, 2015: 96). Com isso, na visdo de Kogawa, Saussure traria importantes
transformagdes para o saber dos fendmenos linguisticos em dois outros niveis, que vao além da
simples construcdo programatica de uma “linguistica cientifica’, especificamente, o

epistemoldgico e o filosofico.

Na epistemologia ha uma séria tentativa de “corte”; de separar o saber da nova ciéncia
das anteriores (historicas e diacronicas). Mais nos interessa o segundo, filoséfico. Nas palavras
de Kogawa, “[...] a reflex@o filosofica sobre a linguagem, no sentido de uma metafisica do
saber nao atende aos critérios de positividade de uma ciéncia galileana” (KOGAWA, 2015: 96).
Ou seja, na presente interpretagdo temos, com Saussure, um segundo “corte” no saber. Além da
ruptura, j& aludida, com a concepg¢do basilar de “natureza” da filosofia aristotélica, temos a
construcdo de uma posi¢do externa a positivagdo geométrica acarretada pela revolugdo de

Galileu.

O estruturalismo linguistico, tributario da interpretacdo “positiva” do CLG de Saussure,
buscou dotar de precisdo cartesiana a construcdo teérica do genebrino. Esquece, portanto,
carater revolucionario de sua filosofia. Kogawa afirma que esse “equivoco” ¢ fruto da
“unilateralizacdo do aspecto 16gico/algébrico evocado pela pratica estrutural” (KOGAWA,
2015: 106). Saussure estaria em ruptura com as duas posicdes anteriores sobre a linguagem. A
aristotélica, primeiramente, onde “as coisas sao duplamente compostas por matéria e pela forma
que o espirito da a ela, [...] conhecer ¢ ter algo das coisas no espirito, € a representacao
intelectual ¢ da mesma ordem que a imagem mental” (KOGAWA, 2015: 106). Na posicao de

Descartes, resposta filoséfica a revolucio cientifica de Galileu™:

34 <A proposito da maioria dos grandes ‘autores’ da Filosofia, podemos observar, na conjuntura sob a qual eles
pensam e escrevem, a conjun¢do de acontecimentos politicos e cientificos que representam modificagdes
importantes na conjuntura anterior. [...] Assim, convidamos o leitor a fazer a seguinte leitura: a Filosofia de
Descartes, que marca um momento capital na histdria da Filosofia, j& que inaugura o que podemos chamar de
‘Filosofia moderna’, acontece a partir da conjungdo de modificagdes importantes nas relacdes de classe e no
Estado, por um lado, e, por outro, na historia das ciéncias. [...] Na historia das ciéncias: a fundacdo da ciéncia
fisica por Galileu representa o grande acontecimento cientifico dos Tempos Modernos, comparavel somente, por
sua importancia as outras duas grandes descobertas que conhecemos, a descoberta pela qual foi criada a



54

[...] alma e corpo ndo aparecem indissociaveis. Espirito e matéria sdo de natureza
ontoldgica distinta. Isso representa uma ruptura com o pensamento aristotélico na
medida em que a relagdo de similitude se transforma em relagdo de representacdo, ou
seja, a coisa representada ndo ¢ mais da mesma natureza que aquilo que a representa:
a ideia € um conceito do espirito e ndo se situa na extensao material — “A ideia de
circulo ndo ¢ redonda”. Para a concepgdo cartesiana do espirito, a linguagem e o
pensamento sdo um calculo aritmético ou algébrico. O espirito deixa de funcionar de
forma analdgica para operar de modo digital. (KOGAWA, 2015: 106-7)

A invengao saussuriana, em sua novidade propriamente filosofica, esta em ruptura com
as duas posi¢des acima descritas. Haveria, entre elas, uma solidariedade de fundo, como
descreve Kogawa, na “ideia de constituicdo de um saber primeiro e totalizante” (KOGAWA,
2015: 107). Ainda nao se questiona, em Descartes, o carater “universal e absoluto da razao”
mantendo, assim, como objeto da metafisica o questionamento sobre o que ¢ o todo. Kogawa
alerta que, sob a perspectiva cartesiana, ha uma negligéncia do carater de especificidade e de

dominios da ciéncia, bem como uma dificuldade de tratar os aspectos ndo positivos do saber.

A interpretacdo apenas estruturalista de Saussure, arremata Kogawa, se constitui
devedora da perspectiva galileana/cartesiana do saber cientifico. Para ela haveria apenas uma
evolugdo da posicdo generalizante e universalista na intervengdo saussuriana. O método da
linguistica, assim, permitiria a plena formalizacdo do signo e, precisamente, sua analise em
termos de combinatoria sistematica e estrutural, com a possibilidade de extrair “o social” da
“historia”; “o sincronico” do “diacronico”. Kogawa demonstra que o procedimento, ao se tomar

Saussure em sua integridade, € outro: a dotacao de prioridade para a Semiologia frente o método

linguistico.
Vejamos:

Sob esse prisma, Bouquet mostra que ndo ¢ a Semiologia — ciéncia geral dos signos,
que pressupde o conceito formalizado de signo- que depende da Linguistica como
modelo unificador, mas a Linguistica ¢ que depende da teoria do signo constitutiva da
Semiologia. O conceito de signo — postulado por Saussure, a partir da ciéncia
fonologica de seu tempo e constitutivo da Semiologia — € o ponto nodal para o futuro
projeto de uma Linguistica Geral. (KOGAWA, 2015: 111)

Escobar, para Kogawa (2015: 252), interpreta de maneira materialista ¢ marxianizada
os conceitos de Saussure. As categorias de signo, estrutura, sistema, significante e langue; com
aportes althusserianos, permitem a constitui¢ao, como ja aludimos, da Ciéncia dos Discursos

Ideologicos. A linguistica, como na citagdo acima expressa, aparece nessa proposta de campo

Matematica no século V e aquela que iria langar as bases de uma Ciéncia da Historia por Marx, em meados do
século XIX.” (ALTHUSSER, 2008: 36-7)



55

de saber niio como o modelo da razdo humana, mas, humildemente, como “meios de trabalho”*>

dos discursos ideologicos, agora sim temas de uma ciéncia verdadeiramente, pois abertos ao

sujo corporeo da historia.

A Ciéncia dos Discursos Ideologicos ird se estabelecer calcada em dois elementos
fundantes, na percepcio de Escobar, estruturais, mas ndo estruturalistas*®. S3o eles a “Estrutura
de Instauracdo”, onde observamos uma ampla incorporacdo do arcabouco psicanalitico
freudiano; e a “Estrutura Elaborada”, onde emerge uma leitura dos Aparelhos Ideologicos de
Estado por Louis Althusser. As flutuagdes teodricas sobre as duas serdo tema dos proximos

subitens do presente capitulo.

Cabe, por hora, ressaltar que o Saussure de Escobar em muito se afasta do continuador
do cartesianismo para o ambito da linguagem. Temos, aqui, um pensador da produgao
discursiva e de moralidades; ha, desde o inicio a rejeicdo de toda possibilidade “inatismo” da

razio, seja na versio estruturalista da linguistica, seja na sua aventura generativa®’.

% “Essa linguistica, também, tal como a esbogamos aqui, nos pertence em grande parte, ainda quanto se possa
reconhecer em Saussure as indicacdes auténticas de sua problematica, isto é, o encaminhamento de uma
problematica nova nas suas consequéncias. Esta linguistica, enfim, que se situa como um aspecto de uma
problematizagdo dos ‘meios’ de trabalho discursivos — numa ciéncia dos discursos ideoldgicos — e que se abre a
problematica mesma do processo de trabalho discursivo que estrutura estes ‘meios de trabalho’ dos discursos
ideolodgicos da Estrutura Elaborada, suas estruturas de produgdo, que confaz aquilo que se tem chamado de
semiologia. Termo da tradigdo ideoldgica (carga ideologica estruturalista, carga ideoldgica da relagdo abismal
entre um significado-esséncia e um significado-aparéncia etc.) que, no entanto, preservaremos, mesmo quando
tudo aquilo que ele subentende para nos ja nada tenha que ver com sua tradig@o estruturalista. No interior do campo
conceitual da ciéncia dos discursos ideologicos a nogao de ‘semiologia’ passara a ter uma acepgdo nova e
materialista.” (ESCOBAR, 1973: 154-5)

36 “Com esta leitura estamos também — e voltamos a insistir — trabalhando com uma concepgéo de estrutura
decididamente diferente daquela propria aos estruturalistas no que diz respeito, aqui, a ‘natureza do signo’
linguistico. Nao encaramos o significante e o significado como ‘naturezas’, nem como ‘associados no cérebro’.
Eles — os elementos desse processo de trabalho — se trabalham ou ainda os significantes trabalham os significados
e tém no produto discursivo, sobretudo, este frabalho — esta relagdo ativa e historica de meios de trabalho
discursivos sobre discursos ideologicos ja-dados e dominantes. Ndo se trata de camadas associativas, mas de partes
emprenhadas e de trabalho discursivo cristalizado no produto ideoldgico.” (ESCOBAR, 1973: 158)

37 “Achamos que a pretensdo idealista de entrar ‘em posse’ de estruturas intemporais (de comunica¢do),
independente de praticas concretas da lingua neste ou naquele modo de produgfo, assim como de fundamentar
tudo isso numa metafisica de aprendizagem (da lingua) constitui um obstaculo a reflexdo dos discursos
ideologicos. E Schaff tem razdo em criticar as ideias inatas ou estruturas inatas onde se apoia a totalidade dos
argumentos ‘da construgdo hipotético-dedutiva do sistema da gramatica generativa’. Esta teoria da aprendizagem
em Chomsky se abre, ainda que subentendidamente, a toda uma concepgéo idealista do sujeito e seus atributos.”
(ESCOBAR, 1975: 3-4)



56

2.2. Sobre a “Estrutura de Instauracio”: acerca da posicido de Escobar sobre a tradicao
psicanalitica

Carlos Henrique Escobar salienta que sua proposta de uma “Ciéncia dos Discursos
Ideologicos™ ¢ dividida em duas estruturas elementares, condizentes, respectivamente, aos
momentos de constitui¢do e reprodugdo dos sujeitos referentes a um modo de producdo da vida
social. Sao elas a “Estrutura de Instauragao” ¢ a “Estrutura Elaborada”. Tratemos, inicialmente,

da primeira.

Ironicamente, no capitulo “Ciéncia dos discursos ideoldgicos”, no livro “Proposi¢cdes
para uma semiologia e uma linguistica”, a “Estrutura de Instauracdo” aparece definida
posteriormente a “Estrutura Elaborada”. Isso se da, pois, a Estrutura Elaborada, em suas
caracteristicas, emerge como o /ocus fundamental para a analise dos discursos ideologicos. Nela
residiria o “Inconsciente Histérico” ao lado dos discursos ideologicos dominantes. O “corte
revolucionario”, sua demarcagdo, prioritariamente aconteceria nesse ambito pois ele &, por

exceléncia, o espago dos discursos institucionais, o jad-dado de uma formacao social concreta.

A “Estrutura de Instauracdo”, por sua vez, ¢ definida em continuidade com os Aparelhos
Ideolégicos de Estado a serem analisados, em seus discursos, na “Estrutura Elaborada”. Como

define:

A presenca ja de uma forca de trabalho material e de uma forga de trabalho discursiva,
relativamente acabada, na EE ¢ resultado de uma maquina complexa ¢ ativa de
producdo de identidades ideologicas que estudamos na E de I A psicanalise
materialista tem ai seu territorio de releitura que temos processado dela restitui sua
forga original sobre o fundo da ciéncia da histéria (ESCOBAR, 1973: 245)

o~

Compreender o que Escobar chama de psicandlise materialista, como reelaboragdo,
atentar para o carater preciso desse posicionamento da “Estrutura de Instauragdo”. Ela nao ¢
“primeira” perante os discursos ideologicos, institucionais, a serem analisados na Estrutura
Elaborada. Ela é, antes de tudo, uma continuidade. Como afirma, “A E de I, em continuidade
com certos aparatos ideologicos do Estado — na forma de uma segunda articulagdo —, tem seu
objeto nos Processos de Trabalho Psiquicos sobre o fundo ativo do Inconsciente Historico”
(ESCOBAR, 1973: 245). Percebe-se, o aparelho psiquico s6 o € em estreita ligagdo com os

embates historicos sociais.

Nao ha mecanismo para a idealizagdo da formagao pura de um sujeito externo a historia.
O sujeito psicoldgico ¢ sempre, para Escobar, um sujeito ideologico. Assim o ¢ mesmo quando

aborda a questdo do Falus, do desejo e dos “fantasmas originarios”:



57

Este Inconsciente que se estrutura no semicirculo dos “fantasmas originarios” (Freud)
ou matéria-prima, € com uma sua parte deslocada como instrumentos de trabalho, ou
Falus, e onde pensamos o engajamento da forca de trabalho psiquica pela
problematica do Desejo. O Desejo, enfim, que dividimos em desejo positivo e desejo
pelo lado negativo, sem, contudo, explicar ai a divisdo do sujeito psicoldgico-
ideoldgico, constitui para ndés o espaco desta trama onde “os homens” se fazem
historia no trabalho e pelo seu produto. A E de I encara os PTP como etapas historico-
criticas destes trabalhos diferenciais por onde “alguém” se constitui em identidade
ideoldgica imprescindivel para a producdo e reproducdo da historia e para a “saude”
mesma dos agentes sociais. (ESCOBAR, 1973: 245)

No presente sentido a aludida reelaboracdo materialista da psicanalise emerge, na
posicdo de Escobar, como um constante questionamento do que chama de “resisténcias” e
“siléncios” que a tradig¢@o fundada por Freud possui no que tange as relagdes de “classes sociais”
e “poder”. Nosso autor, entretanto, adverte que esse movimento se desenvolve sem que se saia
das tematicas da “sexualidade”, do “complexo de Edipo”, da “castracdo”, “da identificacao no
corpo das linguagens produzidas socialmente”, na realidade as aprofundando. (ESCOBAR,

1974: 10)

E, em sua teoria, W. Reich que se posiciona como martir e desbravador dos
questionamentos a essas supracitadas “resisténcias”. Esse pensador, na sua percep¢ao, admite
a necessidade de uma “teoria regional das ideologias”. A psicanalise seria, assim, “um dos
lugares e onde toda a pratica implicaria a dominante do fator politico” (ESCOBAR, 1974: 11).
Na analise de Escobar, em Reich o “tema da sexualidade, conforme inten¢do e preocupacao do
proprio Freud, culminou na reflexdo da repressdo sexual como repressdo politica e na
sexualidade como tal [...] em pratica politica, em liberdade concreta do ‘sujeito’ e das classes”
(ESCOBAR, 1974: 12). Seguindo essa posicdo teorica, a “alta”, a “cura”, ndo pode ser
entendida como algo politicamente neutro. A cura se torna obrigada a “se conhecer na sua

extensdo social” (id.).

O limite que Escobar encontra em Reich, observamos, nao deixa de possuir paralelos
com o todo da critica lacaniana a base tedrica da tradi¢do freudiana que lhe é pregressa’®.
Constroi, percebemos, Reich como devedor do paradigma das ciéncias fisicas, em particular a

biologia, como modelo de “ciéncia verdadeira” (ESCOBAR, 1974: 14). Nao obstante o admite

38 “A renovagdo conceitual iniciada por Lacan exigia uma mudanca de ponto de vista. Em vez de centrar atengido
na diferenca analista-paciente, era preciso antes examinar a relacdo do sujeito com o que, em seu proprio discurso,
excede as significagdes que nele se articulam. O ponto de vista intrassubjetivo vinha assim substituir o
intersubjetivo. Essa substituicdo implicava que, dali em diante, a psicanalise ndo tomaria mais emprestadas suas
premissas ou seus principios diretores a biologia, mas a linguistica. E, mais particularmente, nos anos 1950-1960,
as reflexdes de Saussure sobre a relagdo significante-significado.” (SAFOUAN, 2023: 138)



58

como um autor que faz a problematica sociopolitica ser algo existente como reflexao no interior

da psicanalise (id.: 15).

Ainda no ambito do texto que ora analisamos, publicado originalmente em 1974,

Escobar enfrente a revolucionaria alternativa proposta pela entdo recente parceria dos autores

franceses Gilles Deleuze e Félix Guattari, precisamente, a posi¢cdo presente no texto do Anti-

édipo, vinda a lume em 1972. O filosofo brasileiro, constata-se, ¢ inicialmente bastante critico

e cético perante aqueles. Apresenta, destarte, uma solidariedade de fundo entre Reich e a dupla

francesa; ambas as leituras estariam, em seu perceber, atreladas ao energetismo.

Aponta, contudo, diferengas:

O inconsciente, como “inconsciente social”, e a psicanalise, como “resisténcia”
através do “mito familial” as questdes economicas e politicas que se subscrevem no
tratamento do inconsciente, sdo, verdadeiramente, temas de abertura para um trabalho
critico na teoria e na pratica psicanalitica. Por outro lado, se Reich se equivoca, em
parte, na conversdo a economia sexual do problema inteiro do desejo, Deleuze-
Guattari dissolvem a ordem de fundamento da relagdo entre a ciéncia da histéria
(infra-estrutural) e os discursos (superestruturais). Isto ¢, ndo como relacdo mecanica
do desejo e das classes, mas como relagdes nos termos dialéticos da determinagao e
do dominante. Reich abre seu trabalho de psicanalista as questdes politicas, mas isto
ndo impede que ele, mais tarde, tranque tudo isso no fantasma energético. Da mesma
forma, Deleuze-Guatarri professam temas politicos mas também se dissolvem (quase
que de imediato) num energetismo. Energetismo diferente daquele de Reich (e muitas
vezes de Freud), pois unido as maquinas desejantes como madaquinas parcelares,
desestruturadas por uma ordem que apenas se pontualiza pelos sintagmas do
acoplamento. (ESCOBAR, 1974: 16)

Escobar nao admitia, seguindo a presente linha, a tentativa dos autores em tela de

rearticular o estudo teodrico de constituicao dos sujeitos enquanto tais com a pratica social e

politica. Analisa, nesse ensejo, a concep¢do presente de histéria como “ingénua”, “pré-

marxista” e “pré-psicanalitica” (id.: 20).

Adverte:

Séo estas sociedades que codificam os fluxos por onde o desejo se reprime. O corpo
pleno do socius se especifica com as conexdes das maquinas desejantes, ¢ o desejo da
mae tem origem na proibig¢@o que o interdita. Remeter esta “obrigag@o” de articular as
questdes da psicanalise (mesmo se esvaziadas) as questdes da historia para um outro
lugar, isto €, para a regido do bioldgico (do fluxo germinal intensivo, dizem os autores)
é reproduzir um velho erro na histéria da psicanalise. Neles, o complexo de Edipo
parece ser deslocado para o fisico, para o que “vem antes da historia” [...] Esta
esquizoanalise, dirigida a encontrar nos individuos as maquinas desejantes e verificar
como elas se processam etc., tem uma fungao analitico-revoluciondria que se estende
até a psicanalise. Enfim, o Edipo ¢ uma formagao molar, uma intrusdo do desejo que
flui das maquinas desejantes. A esquizoandlise, que estd identificada, com certo
idealismo, nas sociedades ditas “primitivas”, no sentido de que nelas o Edipo, a
interdi¢do, ndo se centra na familia, pois esta esta aberta ao socius, isto €, o desejo,
mantém visiveis as relagdes com o politico e o econdmico (ESCOBAR, 1974: 20-1)



59

A solugdo apresentada por Escobar, perante essas alternativas, a altura lidas como
(13 P b 2 4 ~ . . . .
limitadas”, ¢ a constru¢do de uma certa psicologia materialista ao redor, fundamentalmente,

da produgao do conceito de “inconsciente historico”.

Para essa produgao teodrica Escobar ¢ levado a criticar ndo apenas a tradi¢do freudiana,
mas, ironicamente, a propria teoria althusseriana presente no classico artigo Ideologia e
Aparelhos Ideologicos de Estado. Nelas haveria, em sua percep¢do, “um inconsciente
intemporal ndo histérico e que se sobrepde aos modos de produgdo; muito menos ¢ um

inconsciente que diz respeito a luta de classes” (ESCOBAR, 1975: 111).

Em sua teoria do inconsciente historico, pelo contrario, existiria, desde sempre uma
recusa a concepeao de “ideologia em geral”. Haveria, em seu lugar, conceitos atinentes a propria

produgao histdrica:

Desde logo nos levou a produzir um conceito de Inconsciente Historico e
paralelamente refundir a teoria geral da ciéncia da historia, produzindo o conceito de
séries-tipo de modo de produgdo. Isto é, o inconsciente histdrico com suas marcas
proprias e histdricas que dizem respeito a modos de produgdo de classe ou sem classe.
Como os discursos historicos — mesmo se numa historia fora, o que ndo exclui uma
historia propria — sdo a materializagdo mesma dos discursos ideologicos a maneira de
aparelhos ideoldgicos de Estado (ou Estrutura Elaborada) e de um espago complexo
de producdo de um efeito ideologico de sujeito (Estrutura de Instauracdo), estes
discursos existem numa formagdo complexa de discursos ideologicos com dominante.
A riqueza destes novos conceitos, o seu jogo dialético e seu inteiro respeito a ciéncia
da historia nos levam muito além de Althusser, salvando-nos destas proposicdes
genéricas e intemporais, desde logo insustentaveis (ESCOBAR, 1975: 110)

Ou, como nos esclarece Jodo Pedro Luques (2023: 121), o inconsciente historico ¢ uma
instancia onde as fantasias originarias de uma crianga toma a forma, por processos de trabalho
materiais, de um produto, uma identidade ideologia que, em “condi¢cdes normais”, se apresenta

a0 social como “razoavel”.>®

Todo inconsciente, quando historico, precisa remeter a Estrutura Elaborada pois ¢ dela
que se originam as matérias-primas para a realizagao do tal “sujeito razoavel” em uma formagao

social especifica. O cotejo com a Estrutura Elaborada permite plena oposi¢do aos que, deixados

39 “Ou seja, a teoria do desenvolvimento do infante pelo seu engajamento do desejo com as fantasias toma a

forma de um processo de trabalho no qual uma matéria-prima (fantasias originarias) € trabalhada com
determinados meios de trabalho (fantasias originarias transformadas, deslocadas, em fantasias de proibi¢do)
responsaveis por produzir um produto, a identidade ideologica. Da-se, portanto, um fundamento a psicanalise,
fixa-se ela em um solo que permite refundar alguns de seus conceitos e dar uma resposta a algumas de suas lacunas.
A psicanalise deixa de ser uma teoria da interpretag@o, da hermenéutica, da revelagdo do que estava “encoberto”,
para se converter numa teoria da produgdo.” (LUQUES, 2023: 121)



60

aos ensejos dos fantasmas originarios, produzem “discursos da loucura’ ou, quando assim

aceitos”, da “arte”.*

2.3. A “Estrutura Elaborada”: as instituicdes, os discursos ideologicos razoaveis e seus

“desafiantes”

A Estrutura de Instauragdo incide, diretamente, na produgdo de sujeitos condizentes a
reproducao do modo de produg¢ao dominante pela via da mobilizagcdo do desejo e dos impulsos
de autoconservagdo. Escobar busca, entretanto, montar uma posi¢do teorica apartada das
tendéncias nao-historizadas que comumente retornam na teoria e na pratica psicanalitica. Muito
por esse motivo a analise da formagao subjetiva, do sujeito ideologicamente interpelado, jamais
se completaria sem uma ampla leitura das institui¢des sociais, efetivamente, locus de produgao

dos discursos razoaveis dominantes.

Como ressalta Kogawa (2015: 212) “A E de I ndo funciona sozinha, mas dependente da
EE, que ¢ constituida por todas as formas institucionais/institucionalizadas de uma sociedade,
ou seja, pelo conjunto de aparelhos ideoldgicos e repressivos do Estado”. A Estrutura
Elaborada, pra Escobar, produz todos os valores, necessariamente razoaveis, que sao incutidos

no processo de educacao no ambito da Estrutura de Instauragao.

As institui¢des, nessa leitura, mais do que apenas informar o processo de subjetivagao
da instauragdo, o domina e dirige. O sujeito, assim, tem seu desejo estruturado pelos limites

dados pelos sistemas ideologicos. Sua propria delimitagdo entre consciente e inconsciente €

40 “E ¢ justamente a inclusdo da arte e da loucura em uma Ciéncia alternativa-integrativa perante a linguistica e a
semiologia que lhe permite construir uma incursdo pela via da “poténcia”, tema central dos textos de sua
maturidade. Escobar separa quatro tipos basicos de discurso para sua Ciéncia: o “discurso ideoldgico razoavel”, o
“discurso ideoldgico da loucura”, o “discurso cientifico” e o “discurso artistico”. Os dois Ultimos, em sua
concepc¢ao, sdo “de corte” pois estdo, em um primeiro momento, afastados da necessidade historica de utilidade a
reprodugdo da sociedade dada. Sdo produtos, objetos de conhecimento ao sabor bachelardiano-althusseriano.
Entretanto ¢ uma outra coordenada na presente distingdo que nos interessa mais do que a ja classica separagdo
entre corte e ideologia. Discursos cientificos e ideologicos razoaveis concernem as demandas sociais (emocionais
e materiais), mesmo quando, no caso do corte cientifico, permitem a contradi¢do com a simples reproducgdo das
relacdes sociais produtivas. O “discurso ideologico da loucura”, como desenvolve Escobar, versa sobre campo da
omnipoténcia originaria do sujeito, recalcada pelas ideologias razoaveis, do desconhecimento inicial da morte.
[...] Carlos Henrique Escobar ainda afirma a realidade ideologica dos discursos da “loucura”: eles, mesmo que
“gauchement” (“va e seja gauche na vida”), sio dominados (inclusive fisicamente em instituigdes) pelos discursos
“razoaveis”, e acabam por entrar nos signos do estatuido. O discurso artistico, em contraposi¢do, ndo padece dessa
frustacdo ao adentrar no terreno do conhecimento da poténcia da individualidade. A arte, para nosso autor, cria
matérias enriquecidas, absolutas e ndo reproduziveis, que permitem para qualquer individuo que penetre em suas
especificidades e verdades, habitar a vida sem indiferenca para com a morte.” (LEITE, 2022)



61

aqui demarcada. Vemos, sem embargo, a manuten¢ao do que ¢ considerado possivel de se dizer
e fazer e o que deve ser recalcado aqui selecionados. A Estrutura de Instauragao, no final, vai

ser a “ponta pratica”, sua interpelagao.
Como disserta Escobar:

Os discursos ideoldgicos “razoaveis” sdao entdo produzidos aqui na forma de uma
identidade ideologica que “se produz” e ¢ “produzida”. Mas eles sdo vigiados e
subentendem os discursos ideologicos “razodveis” ja constituidos, ja elaborados e
quase sempre institucionalizados em formas de “aparatos ideoldgicos do Estado” e
em “aparatos repressivos do Estado”. A estrutura responsavel por estes discursos
ideoldgicos ja constituidos ¢ chamada por nés de Estrutura Elaborada (E.E.) ou
formacgdes discursivas presentes em sua complexidade com dominante. Os discursos
ideologicos “razoaveis” da E.E. nas suas diferentes formas — conforme o tipo de
enfoque — isto é, como estruturas complexas com dominante (sistemas ideoldgicos
diferenciados), como tipos de discursos (juridico-politico, religioso, psiquiatrico,
clinico etc.), e como paroles discursivo-ideologicas (ideologias de classe social,
conjunturas ideoldgicas, idioleto ideoldgico) representam os valores ideoldgicos
atuantes ¢ determinantes numa estrutura adulta. Sua forma de relagdo para com os
“trabalhos ideoldgicos” da E. de L. é de dominagdo e controle (ESCOBAR: 1975: 61-
3)

Escobar, no presente ensejo, coleciona duas figuras como futelares da funcdo de
“razoabilidade ideologica” da Estrutura Elaborada, a saber, a profissdo de médico psiquiatrico
e a de professor. Como adverte (1975: 91) “administrar os ‘pendores criticos’ dos agentes
sociais ou a ‘loucura’ ¢ para o Estado uma questao de sobrevivéncia [...] médicos e professores
ndo sdo sendo os ‘administradores’ destas qualidades intensivas de nossas disposi¢des

299

intelectuais e de nossa ‘revolta’”. Temos, no presente ponto, a chave para a interpretacdo dos
possiveis discursos que desafiam a férrea imposi¢do institucional de discursos “razoaveis”,

adaptaveis, condizentes ao modo de produ¢@o hegemonico de uma formagao social.

O médico (psiquico, ampliamos, entretanto, também para o somatico pelo carater
corporal de todo discurso disciplinar), admite-se, ¢ o tutor primordial do discurso ideologico
razoavel contra o desafio advindo do que Escobar chama de onipoténcia originaria do sujeito.
Sua posicdo social o coloca na linha de frente da reprodu¢do do ponto que ja analisamos, a

saber, a questao do inconsciente historico.

O professor, por sua vez, ¢ a figura proeminente do Aparelho Escolar. Tal aparelho ¢

elemento basilar do todo complexo da Estrutura Elaborada. Como desenvolve Luques:

Em suma, a EE ¢ a estrutura onde se produzem todos os outros discursos ideoldgicos
(discurso juridico-politico, discurso religioso, discurso psiquiatrico, discurso escolar,
discurso moral etc.), discursos a partir dos quais, além de, como ja dito, se formar as
matérias primas da EI, se d4 um processo de reforcamento, diversificacdo e
desenvolvimento da identidade ideologica [...] (LUQUES, 2021: 161)



62

A vantagem da escola sobre esse conjunto de aparelhos ¢é sua posicao direta de produgao,
reproducao e distribui¢ao dos sujeitos no quadro social, ou seja, na designacao de quem ocupara

cada posto enquanto forga de trabalho (ESCOBAR, 1975: 102).

Em conjunto, o aparelho escolar € o médico-psiquidtrico operam nao apenas na
producao-reprodugao de sujeitos para o mundo do trabalho, mas na propria autorizagao do que

¢ razoavel em termos de pensamento, ciéncia e ideologia. Escobar reforga:

A Escola é uma instituicdo burguesa, especifica deste modo de produgao, e concerne
estritamente as condigdes histdrico-estruturais das forgas produtivas. Seus objetivos
sdo, além da producdo e reproducdo da forga de trabalho, a luta ideoldgica que ela
empreende em nome do Estado e da ideologia dominante. As ciéncias existem na
historia através de praticas (ensino, aplicagdo etc.) e sdo “autorizadas” ou “proibidas”
pelo Estado e seus eventuais aparelhos, o que nos impede de propor uma “defesa em
si” da Escola e das ciéncias. A realidade tanto de uma quanto de outra ¢é
essencialmente politica e atua franca e permanentemente na luta de classes. O
aparelho escolar inteiro e o remanejamento material em classes (tanto quanto
ideoldgico) na rede Primaria-Profissional (PP) tanto quanto todas as reformas de
ensino estdo essencialmente dependentes do estdgio historico-real das forgas
produtivas e do peso conflitual da luta de classes. Neste sentido todas as linguagens
habituais referentes a este aparclho ou ao hospital psiquiatrico procuram nos
diagnosticar prognosticando reformas “cientificas” ou “técnicas” (sendo
“administrativas”) nada concernentes a sua verdade ja-dada na polarizagdo das
classes, sua instrugdo como forga de trabalho e seus privilégios como origem de classe
e como exercicio de poder de classe. (ESCOBAR, 1975: 103)

O conjunto composto por Estrutura de Instauracdo e Estrutura Elaborada formavam, em
meados dos anos 1970, a base de uma proposta de ciéncia que podemos, com inspiragdo em
fpola (2018) admitir como paralelo ao proprio projeto exotérico do Althusser classico. Uma
ciéncia que se pretendia filiada a retomada da leitura de maior rigor de Marx*!. No caso de
Escobar essa “ciéncia rigorosa” se expande, como vimos, para Freud e Saussure. Mas ¢
justamente essa incorporacdo desses dois ultimos enquanto autores-chave que nos permite

interpretar a posicao tedrica de Escobar, no periodo em questdo, como muito mais atenta as

4 “Indeed, defying the generalized enthusiasm, Althusser’s exoteric Project was destined from the outset to
confront problems that would be very difficult to resolve. I would almost say that his project faced these problems
because of the very premises of the project’s formulation. In a nutshell, themost explicit formulations of that project
sought to shed light on and reinvigorate the science founded by Marx, historical materialism conceived as a science
of history, a “hard” science dealing with the functioning and transformation of social formations. Marx had
inaugurated this science as a science of the economic dimension of the capitalist mode of production. It was now
the time to complete and develop it with a science of the political and ideological instances and with a theory of
the combined effects of these instances.” (IPOLA, 2018: 24) “De fato, em contraste com o entusiasmo
generalizado, o Projeto exotérico de Althusser estava, desde o inicio, destinado a enfrentar problemas que seriam
muito dificeis de resolver. Eu diria, inclusive, que o projeto encontrou esses problemas precisamente em virtude
das proprias premissas que orientaram sua formulagdo. Em poucas palavras, as formulagdes mais explicitas desse
projeto buscavam esclarecer e revigorar a ciéncia fundada por Marx — o materialismo histérico concebido como
uma ciéncia da histéria, uma ciéncia ‘dura’, voltada para o estudo do funcionamento e da transformacao das
formagdes sociais. Marx havia inaugurado essa ciéncia como uma ciéncia da dimensdo econdmica do modo de
producdo capitalista. Caberia agora completd-la e desenvolvé-la com uma ciéncia das instancias politica e
ideoldgica, bem como com uma teoria dos efeitos combinados dessas instancias.” (tradug@o nossa)



63

dimensdes corporais, desejantes e produtivas do objeto discursivo de sua ciéncia. Nao é por
acaso que tanto o discurso razoavel, local primario da reproducdo das relagdes sociais
hegemonicas, quanto o de corte, das ciéncias que anunciam o novo € permitem a constatacao
da parcialidade de toda “razoabilidade”, possuem contrapartes, a saber, o discurso da loucura e

o da arte. Como ja demonstramos, em outro lugar, a centralidade dessas duas dimensoes:

Carlos Henrique Escobar ainda afirma a realidade ideoldgica dos discursos da
“loucura”: eles, mesmo que “gauchement” (‘“vd e seja gauche na vida”), sdo
dominados (inclusive fisicamente em instituicdes) pelos discursos “razoaveis”, e
acabam por entrar nos signos do estatuido. O discurso artistico, em contraposi¢do, ndo
padece dessa frustacdo ao adentrar no terreno do conhecimento da poténcia da
individualidade. A arte, para nosso autor, cria matérias enriquecidas, absolutas e ndo
reproduziveis, que permitem para qualquer individuo que penetre em suas
especificidades e verdades, habitar a vida sem indiferenga para com a morte. Em texto:
“Conhecer ¢ um projeto que se sobrepde as formas econdmicas e psicologicas do
acréscimo do poder sobre o meio, é, pelo contrario, um empenho (historicamente
relativizado) de habitar a vida sem a indiferenga pela morte, de mover-se no desejo
com a onipoténcia originaria restituida, isto é, elaborada”. (LEITE, 2023: 3-4)

Se interpretamos a “Ciéncia dos Discursos Ideoldgicos” nesse primas podemos, ao lado
dos influxos receptivos das autocriticas sucessivas de Althusser, entender como bastante natural
a passagem para um pensamento mais mediado, pds-desejante, que aparece na obra do nosso
autor a partir de 1978, preparando terreno para o que consideramos como outra plenamente

autonoma e inovadora dos anos 1990 e 2000.

A Estrutura Elaborada, assim, ndo se resume ao lugar da reproducdo ideologica nem se
esgota em seu papel institucional. Ela constitui, em Escobar, o plano de condensagao e de tensao
maxima da vida social: é ali que os discursos razoaveis, necessarios a continuidade das
formagdes historicas, encontram os seus limites e produzem, por excesso, os discursos que os
desafiam. Entre a instauracao e a elaboragado, estabelece-se um circuito material de produgao
— de sujeitos, de sentidos e de resisténcias — no qual o desejo e a razdo se cruzam
incessantemente. A dominagao ndo elimina a diferenca: a provoca, a molda, e dela depende. A
“ciéncia dos discursos ideologicos”, compreendida sob esse prisma, revela-se menos como
descrigdo estatica do poder e mais como teoria da produtividade historica dos discursos, onde
cada racionalidade carrega em si o germe do desvio. E desse terreno de contradigdes internas e
de fecundidade imanente que emergird, no pensamento posterior de Escobar, a passagem para

uma filosofia das diferencas e da criagdo — o chamado pensamento galatico.

2.4. Um pensamento “galatico” das diferencas: Escobar comentador de Nietzsche,

Foucault e Deleuze



64

Acompanhando as autocriticas althusserianas Escobar, no livro Ciéncia da Historia e
Ideologia, de 1978, adensa a linha que esbogamos acima. O autor demonstra, textualmente, que
sua concepc¢do de ciéncia so6 faz sentido se observada a partir do prisma da plena produgao

indomita de diferencas na historia.

E o que ele reivindica imediatamente para Marx: “Ora, o que é importante saber é que
Marx ¢ um pensador das diferengas, isto ¢, a principalidade da matéria ¢ um pensamento das
diferencas e nao se coaduna com a metafora do circulo”. (ESCOBAR, 1978: 20). Escobar esta,
no presente ponto, interpretando a tese de Althusser da diferenca entre Marx e Hegel presente
no texto Sobre a relagdo entre Marx e Hegel, advindo de conferéncia publicada em 1968. Para
Althusser essa ¢ a importancia da famosa topica marxista entre base e superestrutura: indica a
principalidade da matéria excluindo sua submissdo a toda e qualquer filosofia da génese. A
matéria ¢ sempre produzida. Nada pode ser maior que a sua produ¢do, que ¢ indomita e nao

estd inscrita, a priori, em nenhuma logica ciclica dialética.*?

A ciéncia, nesse quadro, se torna muito mais precisa em seus limites do que na anterior
proposta da “Ciéncia dos Discursos Ideoldgicos”. A propria cientificidade da ciéncia, em sua
sempre tensa relagdo com a historicidade de sua producdo ¢, dessa vez, posta frontalmente em

questdo:

E falamos aqui da historia como ciéncia numa teoria e ndo, jamais, como doutrina
dogmatica em si mesma e por si mesma trancada. Ciéncia quer dizer um discurso
aberto a sua historia tedrica propria e jamais teve a ver com o fantasma da ciéncia, dos
cientificistas. [...] Ora, se as ciéncias existem na historia como poder — instituigoes —
de classes, isso ndo significa um continuismo discursivo entre as ciéncias e a
ideologia. Pois se assim fosse — e por mais que distinguissemos niveis ou patamares
ideoldgicos — ndo se poderia propor as ciéncias esta for¢a de arranco que elas tém (se
conhecimentos) quando identificadas com as classes sociais exploradas. (ESCOBAR,
1978: 43-4)

42 Argumentamos, em Imanéncia, politica e marxismo. da autocritica althusseriana ao materialismo do encontro,
que toda a formulacdo posterior acerca do materialismo aleatério € um prosseguimento dessa posi¢cdo materialista
em filosofia, em que o verdadeiro tem prioridade sobre toda Verdade, ja que a Topica atesta toda a autoprodugéo
da realidade, como um processo sem sujeito e sem fins.

Em texto: “A interpretacdo de continuidade com o posterior materialismo aleatorio ou do encontro, torna-se natural
quando se percebe que uma prévia de seu postulado ja se fazia presente, em Althusser, na sua produgdo
imediatamente anterior. J& afirmava a autoprodu¢éo da realidade por ela mesma. A figura da Topica marxista tem
esse sentido, o primado do real sobre sua interpretagdo. Pensar o materialismo aleatorio €, assim, pensar a
demoli¢do de qualquer referéncia finalistica ou teleoldgica tultima para as tendéncias do real. Nao ha ponto de
unificac@o. Essa tendéncia, observa-se, ja estava presente no Marx inicial analista da filosofia fisica de Epicuro,
assim como no ultimo, que analisava o irredutivel de todo contexto como no caso das comunas russas.” (LEITE,
2020: 139)



65

O conceito de modo de producdo, para Marx, se torna, na presente interpretagdo de
Escobar, o proprio movimento genealdgico das diferengas na perspectiva do classico alemao.
Nao haveria, afirma, busca de semelhangas, achatamentos, entre diferentes modos de produgao.
Buscar homologia entre formagdes sociais diversas no mesmo modo de produgdo, para
predigdes e analises genéricas também nao ¢ o modo de proceder da ciéncia da historia marxista.
Demonstra, “[...] trata-se de diferenciar, de consignar especificidades, de produzir, com isso,
nao uma comunhao abstrata, um vulto intelectual do que se busca, mas o conhecimento concreto
de uma conjuntura, sua individualidade e sua apreensao tedrica como tal” (ESCOBAR, 1978:

47).4

Dois textos, publicados em 1984 em livros por Escobar organizados, trazem para o
primeiro plano a entrada em for¢a em uma filosofia da diferenga na trajetoria do autor. Sao eles
O gato a deriva da razdo, publicado no livro Por que Nietzsche? e A genealogia (Foucault) ou
os “leninismos” na materializa¢do de uma politica nietzschiana. Temos, no presente ponto,
uma materializagao em texto do trabalho que Escobar j& vinha desenvolvendo em seus cursos
de graduagdo e pods-graduagdo na UFRJ, a saber, de sintetizacdo e divulgacdo da filosofia

francesa e dos temas por ela trabalhados.**

No artigo sobre Nietzsche Escobar avanga em radicalidade no tema que ja tinha
desenvolvido quando tratou da Estrutura Elaborada, a saber, o papel de “guardido dos discursos
hegemonicos razoaveis” do professor e do médico, “nossa luta nao ¢ apenas contra o Estado, o

capital e os generais assassinos, mas também (e sobretudo) contra os professores € os médicos

4 Da mesma forma Jean Tible (2013: 37-8): “Existe uma hostilidade de Marx a teleologia, sendo o que este
“saudou em A Origem das Espécies foi precisamente, em suas proprias palavras, que ‘ela lanca o sopro da morte
sobre a teleologia nas ciéncias naturais’” (Sayer e Corrigan, 1987). Em A Ideologia Alema, Marx e Engels repelem
tentativas arrogantes e sua pretensao de dar conta da historia da humanidade via um esquema filos6fico universal.
Caem, no entanto, em parte, nessa armadilha nos textos por ora estudados. Percebe-se, deste modo, uma forte
ambiguidade em Marx e Engels, mas deve-se matizar uma caracterizacdo stricto sensu de evolucionismo. O
cientista social boliviano Alvaro Garcia Linera, por exemplo, defende que tais estagios ndo sdo apresentados e
pensados numa sucessao progressiva. Sdo mais formas sociais, de diversas partes do mundo, que indicam para
Marx as distintas modalidades organizativas dos povos. Nao s@o fossilizadas, mas a investigar ¢ “‘com o tempo sdo
sistematicamente enriquecidas e vdo dar lugar a novas tentativas de generalizacdo classificatoria igualmente
provisorias”.

44 Como o proprio Escobar afirma em entrevista para Kogawa (2015: 937): “Falta lhe explicar um dado bastante
pessoal. Como fui parar na UFRJ. Em certo momento fui chamado por um ministro da Cultura em razdo de artigos
em revistas e jornais. Ele me chamou e ofereceu condi¢des — papéis etc. — para que eu desse aulas na UFRJ, onde
ensinei Saussure, linguistica, semiologia, Marx, Nietzsche e até mesmo Heidegger. As condi¢des foram de ensinar
de forma pessoal e sem programas. Fiz isso quase por 40 anos. Fui professor (de Althusser, Pécheux, Balibar,
Gadamer, Heidegger, Derrida etc.) porque estes autores me inquietavam e despertavam os alunos e porque tinha
como projeto discuti-los.”



66

de todos os naipes, estes dispositivos, como formas ativas de sustentacdo da Razdo, dos
controles, abstratos e disciplinares” (ESCOBAR, 1984b: 72). Nietzsche, nessa perspectiva &,
antes de tudo, um grande desafio. Como indica ¢ um pensador do “desafio”, “selvagem” a

disciplinarizacdo e aos departamentos universitarios (id.).

O alemao ¢, para Escobar, uma fonte desafiadora a disciplinarizagdo e docilizacao do
pensamento e dos corpos. Pela interpretagdo propria do Eterno Retorno, que aqui Escobar
esboga sendo plenamente desenvolvida em seus livros do ano 2000 (como no inicio do presente
capitulo mencionamos), Nietzsche se coloca como eminentemente politico. Uma abertura
politica para a critica das produgdes das diversas culturas “por dentro”, ou seja, sem precisar
criar outro mundo, “abstrato” para a critica € comparagao estrutural, mas no proprio e embate

de forcas que moldam o mundo da vida. Em texto:

Nietzsche tal como os gatos, tal como Artaud, tal como os meninos loucos do
manicomio de Barbacena, tal como os suicidas romanos ou a danga, faz a Razao temer,
se suspeitar e se reinvestir nos seus aparelhos repressivos. E ¢ por tudo isso que a sua
tematica das forcas e dos valores (e com isso da genealogia) tem uma posicdo critica
frente as posi¢des em defesa da identidade, da verdade e das representagdes na
“filosofia” até entdo. [...] O “eterno retorno” no pressentimento grego, na experiéncia
nietzcheana, na paciéncia abismal dos animais, nas intensas vibragdes da loucura
(pouco importa qual) sdo provavelmente a questdo que dura, e tendencialmente uma
politica de cultura-enxames. De brilhos, de belezas, de mostragdes ¢ limiares, ¢ nunca,
jamais uma politica onde pela esterilidade da questdo, o universo das leis e dos
“homens” “crucifique” o pensamento. Sim, ¢ verdade, Nietzsche ¢ o tinico (sendo um
dos tinicos) pensamento que ndo desliza para a situagdo abstrata das “filosofias”, ele
¢ um pensamento concreto, todo carne, todo paixdo, todo trama. Seu estilo ¢
diretamente politico, por isso os aforismas, as poesias, o tom combativo, as repulsas
e as predilegdes. (ESCOBAR, 1984b: 76-7)

Toda a preocupagdao de Escobar, nesse ponto de sua produgdo, ¢ o ndo retorno do
idealismo da compreensdo das diferencas. De tornar todo esse corporal, valorativo, politico de
Nietzsche em uma “multiplicidade” abstrata aberta & incorporagio, arriscamos, liberal. E nesse
ponto que o autor ainda censura a leitura deleuziana do filésofo alemao: “Estou apenas
apontando as perversdes que a filosofia tragica pode angariar com um nitzscheanismo literal —
ou ainda com um ‘Nietzsche’ nas leituras filoséfico-contemporaneas francesas onde o tragico,
se torna uma ‘afirma¢ao multipla ou pluralista’ (Deleuze)” (ESCOBAR, 1984b: 81). Antecipa-
se, aqui, 0 que ja observamos em sua leitura posterior, nos livros do ano 2000, a saber, o Eterno

Retorno como antidoto ao cientificismo abstrato, “religioso” e ndo corpéreo.

A via de acesso, assim, a plena producao de diferencas é dada, no presente artigo de
Escobar, ¢ dada pela inser¢do constante em cenas trdagicas, onde a paixao € 0 acaso sao
montados em fidelidade ao que o filésofo brasileiro reivindica como grande problematica da

obra de Nietzsche, a saber, o trato da guestdo. Algo que ¢ diretamente herdeiro do “corpo



67

heraclitiano” (id.: 73), e que desagua na critica a toda sua conten¢do na Razao exclusivista,

parmenidiana e imobilista.*’

A questdo ¢ assim abordada:

O gato a deriva da Razdo, porque ¢é a deriva dela, que qualquer coisa se passa (se
inaugura) — que seu espanto e sua viagem se fazem. E a demais porque a Razdo ¢ a
pobreza convicta — € a politica da imobilidade da paixdo, da exclusdo do Real. La
onde tudo serve e “funciona” (em Hegel e na producao) nada efetivamente passa ou
se move. [...] A Razdo s6 ¢ loucura como resisténcia ao enlouquecimento — como
prisioneira de um dos seus efeitos: a fobia do acaso. Enlouquecer a Razéo ¢ espelha-
la, ¢ multiplicar seu espetaculo — ¢ despertar nas suas casernas a virilidade da Paix&o.
A questdo que ndo ¢ um Ser ndo ¢ também “forcas”, ndo é embate de forcas e
hierarquias — sdo as diferengas mas ndo porem elas mesmas porém por uma politica
ela mesma afirmadora de uma paixdo: ou a questdo em posigao de valor. As diferencas
ndo se afirmam como empiria tal qual, tampouco afirmam a vida por ela mesma, elas
se afirmam como paixdo intelectual (como loucura e beleza). (ESCOBAR, 1984b: 79)

A questdo, portanto, se torna, nesse texto de 1984, um conceito precursor de todo o
desenvolvimento que sera base para a critica materialista que o autor desenvolvera nos anos
1990/2000 com conceitos como ‘“‘aquilo que se trata”, “factum-pensamento”, “expessar-

pensar”.4

Ainda em 1984 Escobar desenvolve que todo esse pensamento inaugural nietzscheano,
de criar uma expressdo condizente ao incontido da questdo, apenas vai receber algo parecido
com um “programa politico” aplicavel com o labor teorico de Michel Foucault. Esse € o fulcro

da analogia que ele fez entre os pares Marx/Lenin e Nietzsche/Foucault:

Foucault ¢ um rigor que desanda (anda) os arquivos pela mostragdo de um limiar onde
até entdo o pensamento tragico se sugeria sugerindo uma historia genealdgica. Ele é
quase o Lénin de Nietzsche, mesmo se a politica nietzschiana nao tenha chegado, ne
mesmo com Foucault — ou com o pensamento francés atual — a se delinear como
precisdo. Porém, sim. O Lénin de Nietzsche na medida que a relagdo Marx-Lénin ou
a politica precisamente dita ndo ¢ mais a mesma e que caberia reprensa-la para além

45 “Heraclito é o pensador tragico. O problema da justica atravessa sua obra. Herdclito é aquele para quem a vida
¢ radicalmente inocente ¢ justa. Compreende a existéncia a partir de um instinto de jogo, faz da existéncia um
fenomeno estético, ndo um fendmeno moral ou religioso. Por isso Nietzsche o opde ponto a Anaximandro, como
o proprio Nietzsche se opde a Schopenhauer. Heraclito negou a dualidade de mundos, “negou o proprio ser”. Mais
do que isso: fez do devir uma afirmagdo. [...] Se Heraclito s6 percebe um elemento unico é, portanto, num sentido
diametralmente oposto ao de Parménides (ou de Anaximandro). O Unico deve afirmar-se na geracdo ¢ na
destruicdo.” (DELEUZE, 2018: 36-7)

46 “Egcobar, nesse sentido, afirma o marxismo, em sua filosofia propria, como um pensamento da matéria. Matéria,
para ele, s6 pode ser observada de forma além-epistemologica, fora do ideal da verdade. E, constitutivamente,
avaliacdo no interior do embate (politico) de forgas. O que estd em avaliagdo so pode ser considerado como “aquilo
que se trata”. “Aquilo que se trata”, “factum-pensamento”: termos chaves para nosso autor. Em uma passagem
central do livro esses termos sdo revelados como “o que sobra” quando pensamos a reatividade (termo nietzscheno
que Escobar aproxima da leitura althusseriana da ideologia, como mecanismo, afastada da critica da falsa
consciéncia) para além da epistemologia. Quando se pensa a sociedade como produgdo: moralidades sempre
parciais, sempre produzidas.” (LEITE, 2023b: 6)



68

de toda esquerda e de toda direita, tanto no marxismo quanto nos termos novos e
radicais em que ela existe em Nietzsche. [...] A politica tragica carreira todo uma outra
“cultura” (galaxial-radical) no seu fazer e isso constitui ndo apenas a heranca sem
equivocos de Nietzsche com o pensa ¢ o transformar original do nosso tempo.
(ESCOBAR, 1984a: 8)

Em Foucault hd a materializagdo politica de Nietzsche. O protocolo, segundo Escobar,
para ndo apenas uma nova metodologia, mas, sobretudo, um novo proceder na pratica teorica.
A centralidade estd, agora, na operacionaliza¢do de uma nova forma de abordar o poder, nao
como uma estrutura “repressiva”, “alienante”, mas como toda uma materialidade constitutiva,
produtiva. “O poder ¢ algo para além de analises que se reduzam a designa-lo ou como global

ou como particular [...] o poder ¢, enfim, todo o tecido da materialidade concernente as paixodes

como Razao ou R. E. (Razao Exclusivista)” (ESCOBAR, 1984a: 15).

Uma politica, infere-se, que s6 pode ser pensada como uma politica de fundo. “De
fundo” pois passa ao largo da temporalidade curta das flutuagdes institucionais imediatas, sem
as ignorar, ¢ verdade, mas que se ancora na longa duragdo das moralidades constitutivas.
Escobar censura em Foucault, entretanto, uma fase especifica de sua obra: a incursdo do francés
na leitura ética a partir dos dois ultimos volumes da Historia da Sexualidade. O cuidado de si,
presente nesse texto, constitui, ao seu ver, um lapso na politica do pensamento “galatico”,
lastrado no Eterno Retorno. Nesses volumes se encontraria um “remanejamento da politica de

fundo” onde a referéncia ao pensamento antigo se torno base de um “sonho de universalidade”.

Escobar adverte: “Sim, é verdade, Nietzsche fala em ‘um estilo’ € em ‘nobreza’ e beleza
de viver, porém reativos e que tampouco implicaria na sobrevivéncia quase cristalizada [...] de
referenciais como eu, existéncia, distancia, sujeito etc.” (ESCOBAR, 1984a: 28). Foucault se

afasta aqui do dito “pensamento galatico”:

[...] ndo é disto que se trata neste “ultimo Foucault”, onde os mal confessados sonhos
de universalidade (ou quase) das “condutas de vida” (“belas” e “exemplares”) nas
praticas filosoficas da Antiguidade (sendo até mesmo hoje) ndo diz respeito,
nietzscheanamente, aos materiais politicos traficos da galaxia, a deriva da historia
enfim que ¢ um aspecto das formas por onde a politica reativa se materializa. Pelo
contrario: o restabelecimento dos ideais éticos, da reflexdo historica pelo lado da
aspiragdo “individual” (e ideal) da conduta nao faz que refredir e ameagar os acangos
jé assinalados dos livros a Historia do Loucura, o Nascimento da clinica, As palavras
e as coisas, Vigiar e Punir, etc. (ESCOBAR, 1984a: 28-9)

Assim poderiamos, com Escobar, definir o que seria um Pensamento Galatico. Como
no inicio do texto, referindo-se aos trabalhos do ano 2000, a Pensamento Galatico é o fazer
teorico fiel ao Eterno Retorno. Fiel a corporalidade, que ndo destina toda a preocupagdo pelo
saber ao infinito abstrato (religioso). Nao projeto um espaco em que cada “atomo” de

significacao se eleva ao mundo dual da ideia. Ou, nas palavras de Escobar, “[...] dizemos com



69

Nietzsche, que fazer uma historia genealogica ¢ pensar o limiar entre a histéria social como
aparelho proprio as ‘ordens sociais’ (esta alternativa para a vida politica reativa) e a galdxia que
se sustenta tanto na especificidade dos seus materiais quanto no acontecimento afirmado”

(ESCOBAR, 1984: 39).

O lastro acontecimental é fundamental no Pensamento Galdtico. O acontecimento,
pedra angular da filosofia contemporanea francesa®’, afasta o que viemos tratando como o
espaco ideal e achatado para a cristaliza¢ao de verdades. No lastro acontecimental hd um salto

sobre uma hiancia, o assumir de um risco, para ser fiel a um axioma de verdade.

O texto Alguns motivos deleuzianos, publicado no livro Dossier Deleuze, publicado em
1991, conclui esse movimento de plena abertura em Escobar. A referéncia a base galatica, do
Eterno Retorno ¢ nitida nesse artigo. A politica acontecimental ¢ descrita por sua continuidade

em Deleuze:

E Deleuze nos diz: “A forma da repeti¢do no eterno retorno é a forma brutal do
imediato, do universal e do singular reunido, que destrona toda lei geral, arrasa as
mediacdes, liquida as particularidades submetidas a lei. H4 um além da lei, e um
esquema da lei, que se unem no eterno retorno como a ironia ¢ o humor negros do
Zaratustra.” No eterno retorno esta todo o futuro, todo o corpo (Dionisio) do futuro, e
o futuro mesmo como o pensamento que se inaugura. A “diferenca livre” e a
“repeti¢do complexa” sdo o futuro e o fogo voraz que incensa as memorias e as
historias como controles. O grande esquecimento do eterno retorno ndo € o esquecer
como esquecimento mas ter conseguido o pensamento como poténcia contra a
memoria e a histéria como conhecimento (passado) ou controles. O platonismo
instaurava a memoria ¢ a disciplina desde a teoria dos dois mundos ¢ no eixo
epistemologico da epistéme e da doxa pelos controles miméticos ja instalados no mita
da alma e das esséncias. O eterno retorno esfarela esta aritmética das submissoes e
dos medos, abre as portas de forro dos conceitos e vigora o pathos em suas afirmagoes.
Ele inaugura nos corpos seus ataques ¢ suas dangas, pondo a vida num inconsciente
so futuro, s6 disparos ¢ intensidades. (ESCOBAR, 1991: 147-8)

A “univocidade do ser” é, para Escobar, a versao deleuziana da questdo como tratamos.
A filiacao heraclitiana ¢ direta: “Heraclito ¢ um pensador tragico e, portanto, um questionador
em atravessando do eterno retorno ¢ da univocidade, ele o ¢ ainda antes da formulagao da teoria

dos dois mundos em Platdo e no platonismo”. (ESCOBAR, 1991: 157) O ser univoco, na

47 “Em outras palavras, o acontecimento € menos o advir absoluto de um nascimento sobre fundo de negatividade
(nada ou doxa) do que um devir em que o antes e o depois brotam ao mesmo tempo, ao longo de uma cesura que
o pensamento ndo pode reduzir (o antes ndo e um nada, isto ¢, um antes de mim ou antes do pensamento, mas ¢é
um eu-antes-de-outro-modo ou o que o pensamento era — “Eu € um outro”. (ZOURABICHVILI, 2016:33)

“Um evento esta ligado a nogao de indecidivel. Vejamos o enunciado: “Este evento faz parte da situag@o.” Se nds
pudéssemos, com as regras do saber estabelecido, decidir que este enunciado ¢ verdadeiro ou falso, o evento ndo
seria um evento. Ele seria calculdvel a partir da situagdo. Nenhuma regra permite decidir que o evento ¢ um evento.
Nada permite dizer: aqui comega uma verdade. Sera preciso fazer uma aposta. E por isso que uma verdade comeca
por um axioma de verdade. Ela comega por uma decisdo. A decisio de dizer que um evento teve lugar.” (BADIOU,
1994: 45).



70

interpretagao escobardiana de Deleuze, se materializa, politicamente, no Corpo sem orgdos: “O
Ser univoco ndo ¢ uma totalidade, uma identidade, um fechamento que administra distribuigdes,
ele ¢ o ‘corpo pleno sem Orgdos’ para as linhas de fuga das diferengas. Esta assegurado nele o
vigor das intensidades, o rigor livre das errancias, a espessuragdo pensamento.” (ESCOBAR,

1991: 157)

Como se depreende do texto d’ O anti-Edipo, o Corpo sem 6rgdos se apresenta como o
primordial elemento de anti-producao frente a producdo incessante das maquinas desejantes.
Se o produzir, o desejar, € esquizo, € um corte num fluxo ilimitado (Heraclito sempre presente),
o Corpo sem orgdos emerge como a superficie para registro dessa producdo ou, em texto, “a
sociedade produzir o seu proprio delirio ao registrar o processo de producao [...]” (DELEUZE,;

GUATARRI, 2010: 23).

O capital € o corpo sem Orgaos do capitalista, jamais como falsa consciéncia como na
interpretacdo hegeliana do conceito marxista de ideologia, mas como a captura dos fluxos da
sociedade capitalisticamente regida. Como o préprio termo prossegue “[...] um corpo pleno
qualquer — seja o corpo da terra ou o do déspota, seja uma superficie de registro, um movimento
objetivo aparente, um mundo perverso enfeitigado fetichista — sempre pertence a todos os tipos
de sociedade como constante da reproducdo social (id.: 23-4). Ou seja, como um mecanismo
de reproducdo das relagdes sociais, como ideologia na versdo de Althusser, sobredeterminada

na interpelag@o aos sujeitos.

O syjeito, tanto no Corpo sem orgaos da dupla Deleuze e Guatarri, quanto em Althusser,
ndo ¢ mero suporte estruturado das relagdes sociais de producgdo. Ele, constatamos € vimos no
primeiro capitulo, salta sobre a hiancia da estruturagdo; pode, em muitos sentidos, antecipar
relagdes politicas de outros modos sociais de produgio. E isso que Escobar, seguindo de forma
muito proxima o ultimo Althusser®® ao afirmar que o comunismo, ao contrario de nogdes
idealistas como “liberdade” e ‘“‘autodeterminagdo”, ja existe. Ja existe nas frestas e nos
intersticios-mundos das formagdes sociais existentes, como acumulagdo primitiva comunista,

mas também, para Escobar, em pessoas que vivem entre nos:

Nesta mesma histdria o comunismo ndo ¢ um sonho, ou uma ideia por si mesma, ele
¢ aquilo que se trata (como ¢ a filosofia materialista) e aquilo que se configura, na

48 «Parece-me que todos esses conceitos estio moldando a segunda tendéncia presente nos escritos sobre o
materialismo aleatério (uma tendéncia que predomina nos escritos de 1985-6), uma tendéncia messidnica na qual
o vazio deve devir pleno, as margens-centro, os intersticios-mundo, onde a auséncia ndo tem um carater
determinado, mas ¢ a espera de uma parousia plena, que a teoria da causalidade estrutural pensava como
impossivel ou imaginaria: O que reina em siléncio € uma grande espera.” (MORFINO, 2020: 67)



71

poténcia, a politica que se impde, que destréi e cria. O comunismo € um saber do
tempo e do factum (como acaso e afirmacdo) que na poténcia e como poténcia toma a
forma de politicas e seus efeitos. [...] Neste sentido tem havido comunismos, ndo
apenas “culturais”, como o “comunismo primitivo”, diria Marx (que Nietzsche
designava como “atividade genérica”) mas “homens” comunistas que Nietzsche, a sua
vez, designava também como “nobreza”. (ESCOBAR, 1993: 26-7)



72

Capitulo 3: O corolario do materialismo potente de Carlos Henrique Escobar: “O
comunismo como festa”

3.1. Marx e Nietzsche: pensadores daquilo que se trata

A tradicdo interpretativa de Marx que busca ancorar as bases ontologicas do classico
alemdo em uma continuidade, com mudanga (ou, mais precisamente, inversao) de foco, com o
amplo projeto racionalista ¢ humanista do iluminismo descarta, de imediato, toda possivel
semelhanca ou analogia do autor com a filosofia de Nietzsche. Exemplo extremado temos na
leitura que G. Lukécs empreende. Nietzsche “destruidor da razao”, autor da fase mais nefasta
do pensamento burgués, exemplo intelectual que reflete o inicio da decadéncia a priori atestada
dessa classe.* Se haveria alguma poténcia critica por ai pouco seria mais do que um

“anticapitalismo romantico” (COUTINHO, 2010: 48).

Como afirma Carlos Nelson Coutinho, autor que expande para o neopositivismo,
estruturalismo e poés-estruturalismo a critica da “destruicdo da razdo”, em Nietzsche,
encontramos “a embriaguez dionisiaca — em contrates com a contencao apolinea — aparece
como 0 necessario subjetivo do super-homem, que € colocado acima de todas as limitagdes
éticas e logicas da razdo” (COUTINHO, 2010: 49). Ou seja, Nietzsche, em seu pensamento,
apenas afirmaria a saida subjetiva do homem, em se langar a super-homem, ir além do coletivo

e das possibilidades racionais de construir bases éticas para o viver coletivo.

As leituras que se aproximam do exemplo supracitado demonstram uma interpretagao
de Marx fiel as posi¢des racionalistas e teleoldgicas. Marx como continuador da constante
evolugdo e conquista da razdo humana sobre o objeto, o natural, algo conceituado pelo

antropdlogo Bruno Latour como “dupla constituicdo da modernidade” lastreada na imensa

49 ¢«[...] 4 imagem de nacional-socialista de Nietzsche, construida no Terceiro Reich, veio opor-se a marxista, que
via seu pensamento como expressdo da luta da burguesia contra o socialismo. Para tanto, em muito concorreu o
trabalho de Georg Lukacs. Com um conhecimento aprofundado do pensamento nietzscheano, como testemunham
as frequentes referéncias que faz ao filésofo, dele tratou sobretudo na obra intitulada A Destruicdo da Razdo.
Recorrendo a sociologia, pretendeu explicar as colocagdes de Nietzsche como resultantes de determinada posicao
ideolodgica que vinha em defesa da burguesia imperialista na Alemanha. Embora suas ideias fossem nebulosas,
suas afirmagdes confusas e sua reflexdo eivada de contradi¢des, ao seu pensamento garantia coesdo o conteudo
social nele expresso. E este consistia na luta contra o socialismo. Foi entdo que a Nietzsche atribuiu a pecha de
irracionalista.” (MARTON, 2025: 75-6)



73

criagio teérica de Hobbes e Boyle.’® Goran Therborn, de forma mediada, afirma que o
marxismo prop0s a si a tarefa de dar conta de duas dimensodes basicas da modernidade, a saber,
a emancipatorio e a alienante, “pegar os dois chifres da modernidade, o emancipador e o
explorador, ¢ uma tarefa intrinsecamente delicada, mais facilmente assumida por intelectuais
do que por politicos. Como consequéncia, a tradicdo marxista tende a ir de uma caracterizagao

a outra em sua pratica da dialética da modernidade” (THERBORN, 2012: 63).

Nesse sentido grande parte da leitura de Nietzsche efetuada por marxistas se constroi na
direcdo de reduzir a filosofia do autor a uma espécie de chauvinismo. O colocar como defensor,
mais ou menos consciente, de uma classe e de um mundo que estava perecendo com o avango
da sociedade burguesa. Domenico Losurdo, por exemplo, € prolifico em exemplos de como ele
apresenta criticas e condenagdes as ‘“morais de rebanho” e “dos escravos”, como
reinvindicagdes de sua “consciéncia de escravo em si”’, no movimento socialista, ainda mais em
sua suposta demanda em se autopropor como elemento fundamental da marcha evolutiva da

historia. Desenvolve:

Por outro lado, a Modernidade ¢ iniciada com Soécrates. Sobretudo, se nos autores
liberais anteriormente citados esta bem clara a consciéncia da irreversibilidade do
processo historico (que se trata de conter ou canalizar em dire¢do a éxitos mais
favoraveis ou menos catastroficos), em Nietzsche, entretanto, tal pressuposto também
¢ colocado em discussdo. Reconhecer e legitimar a suposta “poténcia da historia”
significa dobrar-se “de forma chinesa mecanicamente [...] a qualquer poténcia, seja
essa um governo ou uma opinido publica ou uma maioria numérica”. [...] A tese da
racionalidade do real e do processo historico representa o mesmo culto a maioria
numérica que se expressa na democracia e na crescente presenga e pressao das massas
e dos servos. Estes ultimos, cujo peso quantitativo ja se sente no plano mais
propriamente politico, terminam por obter um precioso e inaceitavel reconhecimento
também no plano da filosofia histoéria, gragas a uma visdo que exclui antecipadamente
qualquer pretensdo de retroceder aquém dos resultados do mundo moderno.
(LOSURDO, 2016: 27-8)

O mesmo comentarista, entretanto, observa em Nietzsche uma dimensdo bastante
potente no fazer tedrico critico. Um filésofo com diversas saidas que historicizam e
desnaturalizam as producdes morais estabelecidas, se atenta bastante para o embate politico de

constru¢do de hegemonias sociais. Losurdo, por fim, admite que Nietzsche pode ser até mais

50 “Serdo necessarios muitos outros autores, muitas outras instituigdes, muitos outros regulamentos para completar
esse movimento esbocado pela disputa exemplar de Hobbes e Boyle. Mas a estrutura do conjunto pode ser, agora,
facilmente captada: essas trés garantias vistas em conjunto irdo permitir a mudanga de escala dos modernos. Eles
poderdo fazer com que a natureza intervenha em todos os pontos da construcio de suas sociedades, sem deixar,
com isso, de atribuir-lhe sua transcendéncia radical; poderdo tornar-se os unicos atores de seu proprio destino
politico, sem deixar com isso, de sustentar sua sociedade por meio da mobilizagdo da natureza. De um lado, a
transcendéncia da natureza ndo irda impedir sua imanéncia social; do outro, a imanéncia do social ndo ira impedir
o Leviatd de permanecer transcendente.” (LATOUR, 2019: 47)



74

radicalmente politico que Marx, pois, esse ultimo, ainda cederia largos espagos para a “ciéncia”

como algo que escapa do embate:

O filésofo ndo apenas volta uma constante atengdo a historia, como também a 1€ em
termos de “luta de grupos e classes”, com uma definicdo que faz pensar naquela
célebre de Marx, ainda que no primeiro caso as classes acabem por se reduzir
esquematica e as vezes naturalisticamente, além de uma concreta dialética historica,
aquela dos senhores e dos escravos. Todavia, ao se empenhar em ler o conflito de
classes, encontrado também na moral, na religido, na ciéncia, no “silogismo”
socratico, na arte e até na “sociologia atual” e na “musica atual”, Nietzsche em certo
sentido ¢ mais radical e mais drasticamente politico que o proprio Marx. Esse, talvez
por causa de oscilagdes e contradigdes, parece colocar a ciéncia como uma esfera ao
menos parcialmente transcendente dos conflitos. (LOSURDO, 2016: 81)

E exatamente essa ultima dimensdo do pensamento Nietzsche que vai interessar toda
uma corrente do pensamento critico radical. Nietzsche permite observar a dominagdo social e
politica em seus meandros; constroi toda um arcabougo para interpreta-la e, assim, coloca-la

sob o0 a possibilidade de mudanca pelos diversos espacos de luta e questionamento.

Como demonstra Pierre Montebello, a critica de longa duragdo, que vai ao limite de
entender o proprio movimento filoséfico de criagdo um mundo do ideal de “verdade” contra o
mundo da “aparéncia” que efetivamente experimentamos pode, com ele, ser posta em
perspectiva. Nietzsche possibilita olhar para a terra sem julgamentos, sem redengao da historia,
sem classe portadora da verdade, por um lado, ou histéria a ser salvada, por outro. “Sobrevém
o grande acontecimento: ¢ a hora em que o homem compreende que o mundo ndo tem fim, nem
objetivo, nem sentido; ¢ o momento em que a Terra encontra justificacdo em si mesma, nova

Terra para o sobre-humano, infinita extensao da vida”. (MONTEBELLO, 2021: 171)

Se por vezes seus textos demonstram uma virulenta critica ao ideal democréatico ou a
busca militante da igualdade entre sujeitos, ataques, inclusive de base légica e meta-
matematica, ao procedimento de quantificacdo, ¢ porque sua intervengdo visa o constante
desafio ao ficcionar como natural, como verdade, de algo que ¢ plenamente moral e histdrico,
ou, como vai dizer Scarlett Marton, fruto de uma contingéncia; produto do equilibrio de forcas

enquanto essas mesmas forgas existirem.

Marton argumenta que essa transitoriedade do que ¢ colocado pelo pensamento

hegemonico como necessidade da razao ¢ materialistamente produzido:

Direitos mantém relagdes de forca; constituem “graus de poder”. “A desigualdade de
direitos”, declara Nietzsche, “¢ a condi¢do necessaria para que os direitos existam.
Um direito é sempre um privilégio. Meus direitos sdo essa parte do meu poder que
outros reconhecem e me permitem conservar; meus deveres, os direitos que os outros
tém sobre mim. Segue-se dai que os direitos duram tanto quanto as relagdes de forcas
que lhes deram origem. A partir do momento em que a for¢a de um certo niimero de
individuos se reduz consideravelmente, os outros membros do grupo ndo mais



75

reconhecem os seus direitos. [...] A medida que as relagdes de forgas se modificam,
certos direitos desaparecem e surgem outros. Nessa perspectiva, a igualdade dos
cidadaos perante a lei — eco da igualdade dos homens diante de Deus — ndo passaria
de formula forjada por quem precisa somar forgas para subsistir. (MARTON, 2025:
87)

Para toda uma geragdo que emerge apos o necessario apogeu do humanismo filoséfico
dos anos pos Segunda Guerra, que teve, a0 menos na Francga, Sartre como figura proeminente’!,
a posicao filosoéfica de Nietzsche emergiu com uma aura quase que profética. Haveria algo,
nela, de um muito melhor condizente e explicativo ao ambiente politico e intelectual em
consolidacao do que a, por vezes ingénua, reafirmacdo da poténcia racional, por vias meramente
filosofica da humanidade. Nietzsche permitia colocar essa mesma razao em outras bases, muito
mais proximas da materialidade, do que a ja classica exegese especulativa; se algo ganhava
proeminéncia era todo o instrumental, mais condizente ao trato da concretude, advindo das

ciéncias humanas.>?

Anti-humanismo teorico, a afirmag¢dao da impossibilidade de ancorar a acdo ética e
epistemologica do sujeito em qualquer pretensdo transcendental (DOSSE, 2018: 503-4);
primazia da linguagem, como lugar privilegiado para o acesso a producdo simbdlica e social de
mundo (id.: 506); e o paradigma genealdgico®®, que reconstroéi a cadeia de produgdes

significantes na historia das multiplas verdades e moralidades, valorizando a descontinuidades

51 “Para triunfar, o estruturalismo devia, como em toda tragédia, mata. Ora, a figura tutelar dos intelectuais do pos-
guerra era Jean-Paul Sartre. Desde a Libertagdo, ele obtivera uma repercussdo muito particular ao fazer a filosofia
descer para a rua. Mas esta, pouca a pouco, lhe devolvera o rumor persistente de temas novos sustentado por uma
geracdo ascendente, a qual progressivamente o encaminhara para a margem da estrada.” (DOSSE, 2018: 37)

52«0 eclipse da estrela sartreana, sé é resultante de fatores politicos, também esté ligado ao surgimento de uma
nova configuragdo no campo intelectual: a ascensao das ci€ncias humanas reivindicando um espaco institucional
a fim de permitir a expressdo de uma terceira via entre a literatura e as ciéncias exatas. Dai resultou um
deslocamento das interrogacdes que Sartre ndo acompanharia, absorvido como estava em seu esforco de
recuperacao politica e fiel a sua posicao de filésofo. [...] O desmoronamento da figura tutelar de Sartre provocara
uma crise, um momento de incerteza, de duvida, nos fildésofos que utilizardo especialmente as ciéncias sociais
ascendentes para apurar seu questionamento critico. Essa interrogago contesta o existencialismo como filosofia
da subjetividade, como filosofia do sujeito. O homem sartriano so6 existe pela intencionalidade de sua consciéncia,
condenado a liberdade porque ‘a existéncia precede a esséncia’. Somente a alienagdo ¢ a ma-fé obstruem os
caminhos da liberdade” (DOSSE, 2018: 38-9)

53 “Assim, quando a genealogia avalia o conhecimento, o importante nfio é perguntar se ele € verdadeiro ou falso.
Inimeras vezes Nietzsche assinala que o falso tem uma positividade quando considerado na perspectiva da vida,
ressaltando até mesmo o carater negativo da verdade pelo fato de ser a supressdo de um erro, de uma ilusdo, que ¢
uma exigéncia basica da vida. O que ¢ significativo nessa tentativa de inversdo dos valores estabelecidos, como
toda vez que Nietzsche elogia a aparéncia, ¢ que o importante ndo ¢ a verdade, mas a for¢a do conhecimento. E
como a for¢a ndo se encontra no grau de verdade, a analise do conhecimento em termos de forcas que a genealogia
realiza deve determinar se ele € a expressdo de um excesso ou de uma indigéncia vital, de uma afirmacdo ou
negacgdo da vida.” (MACHADO, 2017: 81-2)



76

€ 0s rasgos e nunca a génese em sua pureza (id.: 507). Esses trés elementos tornam-se, na visao
de Dosse, em conjunto, um verdadeiro programa que norteard a geragdo de intelectuais que se
afirmara nos anos 1950 e 1960, e que vai fundar o que hoje conhecemos como estruturalismo e

pos-estruturalismo.

Michel Foucault, ainda em 1964, pronuncia a célebre conferéncia Nietzsche, Marx e
Freud. Um grande desafio as cléssicas posi¢des que interditavam quaisquer semelhancas de
fundo entre esses pensadores. Na avaliagdo de Foucault os trés sdo autores de fundagao na forma
de se pensar a constituicao do fazer tedrico na contemporaneidade. Inauguram uma leitura de
mundo que ndo pensa os signos no mesmo espaco homogéneo, ou seja, como elementos
apreensiveis por um intelecto treinado por si. Os signos serdo, a partir desses revolucionarios
autores, dotados de profundidade. Sera necessario o contato afetivo com o real; um minimo de
experiéncia de subjetividade de classe, de transferéncia analitica ou de transvaloragdo moral,

para transpassar a codificagdo que emerge.

Marton ressalta, ainda, que Deleuze, Lyotard e Klossowski foram autores proeminentes
na defesa da atualidade e progressismo de Nietzsche naquele contexto de producao tedrica.
Relembra a centralidade do Coldquio de Cerisy, em julho de 1972, onde Deleuze e Lyotard
defenderam Nietzsche como o pioneiro no “pensar pelo exterior”, pelo contato com a realidade
produzida. Deleuze, Marton desenvolve, ainda coloca uma maior centralidade em Nietzsche
perante a triade estabelecida por Foucault: ¢ Nietzsche que abre caminho para uma total
decodificag@o ao contrario de Freud e Marx, que afirma a necessidade de recodificar em algum
nivel (MARTON, 2025: 79). O “recusar o poder”, pela poténcia, pela maquina de guerra, deve
passar por Nietzsche. Ou, nas palavras de Andrew Culp (2016: 9), “Deleuze refutes the image
of Nietzsche as a dour pessimist. Flipping that image on its head, Deleuze argues tha Nietzsche

is a unparalled thinker of affirmation”>*.

Como demonstramos no capitulo anterior, nos textos dos anos 1980, Carlos Henrique
Escobar estabeleceu seu critério para analisar Nietzsche. Nietzsche, lembrando, ¢ um pensador
que incorpora técnicas hermenéuticas para o trato da questdo. A questdo ¢ motriz: trata-se do
real em si, como fluxo heraclitiano, o que resta quando o pensamento renuncia a sua pretensao

de duragdo do mundo em prol da verdade. A questdo deve dar conta da ilusdo, do efeito de

3 “Deleuze refuta a imagem de Nietzsche como um sombrio pessimista. Invertendo essa imagem, Deleuze
argumenta que Nietzsche é um pensador inigualavel da afirmagdo.” (tradug@o nossa)



77

verdade. O que se modifica nos textos dos anos 1990 ndo é exatamente o nucleo dessa
perspectiva, mas a proliferacdo de seus significantes para dar conta da diversidade de aspectos
desse infinito fluxo. E mais, a reivindicagdo de que a questdo nao ¢ apenas da base do
materialismo valorativo e interpretativo de Nietzsche, mas ¢ também o nticleo de uma “filosofia

nao escrita” de Marx, como diz o subtitulo de um dos livros, O marxismo de Marx.

A questdo se torna, primeiro, aquilo que se trata. E um dos mais importantes avatares

dessa interpretagdo por Escobar. Como percebemos no texto:

Marx prestigia a vida como for¢as em luta na histdria e pressente o conflito de forgas
ativas e de forcas reativas, mas as reconhece obrigadas a se alinharem as filosofias
(como pensamento constituido) para serem (e até mesmo fundarem) a historia social.
A vida ativa em Marx, a partir das posi¢des filosofico-materialistas (ou daquilo que
se trata) nos leva a designa-la como for¢as ativas (Nietzsche) aliadas com o
pensamento do comunismo. (ESCOBAR, 1993: 10-1)

Aquilo que se trata € o resultado da pratica filosofica pela imanéncia. Um fazer
filosofico que, como tratamos, toma a produgdo da realidade como seu motor. Entretanto, a
produgdo nao pode ser, sob pena de retornos idealistas e positivistas, o unico elemento do
materialismo. Ha o devir >, que em Escobar apenas pode emergir enquanto acaso afirmado. O
devir aqui € o fazer critico as metafisicas ciclicas, centradas, da histéria unica da razdo. A
referéncia recolhida por Escobar é a do pensamento pelo Clinamen em Lucrécio®®. “Materialista
¢ sobretudo Lucrécio e o ¢ porque seu pensamento em torno do acaso e do acaso “criador”
enquanto questao no coragao do factum. Nao se trata do materialismo da matéria, mas do acaso,

e somente 0 acaso nos inaugura o rigor materialista [...]” (ESCOBAR, 1993: 12).

O pensamento do clinamen®’, do desvio dos atomos na linha reta, remonta que o

aleatorio necessariamente se insere na cadeia da razdo. Toda verdade s6 é possivel apenas

55 “A possibilidade de uma interpretagéo intensiva da alianga s se torna inteligivel a partir de Mil platés, com o
longo capitulo sobre o devir. A nogdo de devir € central em Deleuze desde seus estudos sobre Bergson e Nietzsche,
e ocupa o lugar que se sabe em Ldgica do sentido, mas, a partir do ensaio a quatro maos sobre Kafka, ela adquire
uma inflexdo ¢ uma intensidade singulares que atingirdo sua velocidade de escape conceitual no platé “1730:
Devir-intenso, devir-animal, devir-imperceptivel”, décimo capitulo do livro de 1980. O devir é o que literalmente
evade, foge, escapando tanto a mimesis, ou seja, a imitagdo e a reprodugdo [...] O devir ¢ amnésico, pré-historico,
anicoOnico e estéril; ele é a diferenga na pratica.” (VIVEIROS DE CASTRO, 2018: 183)

%6 Vide nosso artigo sobre a expansio do materialismo aleatorio de Althusser no anexo da presente tese.

57 “Pressupor o clinamen €, assim, pressupor que o sentido € razdo ndo podem ser ancorados em uma garantia
ultima, em um ponto externo a uma formagao contingente, posterior, e produzida. O encontro, baseado no aleatorio
de uma mudanga infinitesimal de direcdo, transforma toda existéncia anterior dos a&tomos (como pontos minimos
de sentido) em um mero pressuposto abstrato e sem realidade. [...] A loégica do encontro permite, por sua vez, um
estudo dos elementos da historia sempre baseado nos seus proprios e internos critérios de emergéncia. Os
elementos historicos existem e se combinam em sua propria realidade, sem a necessidade de uma razdo garantidora
por tras, ja que sdo lastreados no aleatorio do encontro. [...] A racionalizaggo, o estudo da realidade social como
um todo, s6 pode ter lugar se afirma o encontro, o aleatdrio que gesta o encontro, ou seja, a concepgao de que ndo



78

posteriormente ao declinar de elementos pré-significantes para, s6 assim, atingirem
inelegibilidade. Sem a introdu¢do do desvio, da declina¢do, no pensamento o espago se torna
necessariamente transcendental: os &tomos seguem a linha reta para o seu lugar predeterminado
e, ademais, partem de um motriz, de uma inteligéncia superior. Escobar nos adverte: “S6 o
acaso, o acaso afirmado nos livra da ficcdo de uma legitimidade transcendental e verdadeira”
(ESCOBAR, 1993: 12). O material retine produgdo e devir (acaso afirmado). Essa reunido € o
factum. Pensamento, teoria, filosofia, apenas como factum-pensamento. O pensar € posterior,
logo, dotado da consciéncia anti-teleoldgica que seu limite € o acaso, ¢ o processo. Ao lado de
factum-pensamento Escobar elabora outro conceito como avatar do pensar pela questdo, a
saber, espessar-pensar: “Quem ‘grita’ em Nietzsche — nesta cena ativa — & o espessar-pensar
como um anjo em pedacos, ¢ ndo uma filosofia ‘argumentada’ ou uma ‘arrumagdo
aparentemente justa’”. (ESCOBAR, 2000: 17) Como um “anjo em pedagos”, o espessar-pensar

reflete o fazer teérico de quem desvia.

Aquilo que se trata, factum-pensamento, acaso afirmado, espessar-pensar... Conceitos
que ramificam e expressam aspectos do filosofar material, pela questdo, pela produgao-devir.
Quando Marx>® e Nietzsche demonstram o carater produzido, de forma galatica, pelo Eterno
Retorno aberto ao devir, de toda moralidade, de toda subjetividade eles estdo projetando,
também, um futuro. Se se pensa heraclitianamente, galaticamente, pelo Eterno Retorno, se
pensa fora da 16gica forma, se pensa sempre ancorado no movimento, ou seja, no futuro. Um
futuro longe das teleologias ou dos absolutos da forma cléssica de se fazer filosofia pois o que
temos aqui ¢ um futuro “sujo”, dotado de contetido e materialidade. Como nosso autor
demonstra, “dialética ndo ¢ o pensamento 16gico € ndo tem sua qualidade e seu papel nesta

tradicdo analitica. A dialética ¢ um pensamento que se exige — como problematica aberta — da

ha nada que ndo poderia ter se dado de forma diversa ou, politicamente, nada que ndo possua um novo mundo
(uma nova declinacdo) em seus intersticios. O materialismo aleatério, do encontro, ¢, assim, a afirmagdo da
realidade dos mundos criados pela declinagdo.” (LEITE, 2025: 270-1)

58 “Para Marx se trata do fluxo da forga e suas diferenciagdes, se trata desse rigor de fundo a cada passo de armagdo
do materialismo histdrico. E ndo esta fazendo um discurso puramente economico nem exclusivamente pensando
a historia social (reativa). Marx se refere a poténcia e, ao discutir com os economistas, esta discutindo com Hegel.
[...] O pensamento econdmico de Marx, no seu conjunto subentende as teses que armam sua filosofia e que tém
como lugar de expressdo o materialismo historico. Valor no pensamento econémico (no exame critico das
sociedades reativas), como todos sabem, concerne ‘a relagio quantitativa de troca entre as mercadorias’ ou ‘o valor
¢ determinado pelo tempo de trabalho socialmente necessdrio para sua producdo’. Mesmo quando se admite
corretamente que a noc¢ao de valor ¢ central na andlise do capitalismo, ¢ necessario coloca-la ou como decalque
dos valores e comportamentos reativos ou como um pressuposto filosofico materialista que cabe elaborar. Isto é,
com ela Marx revela e aprofunda sua analise critica das sociedades dos homens tanto quanto (como sabemos)
revela e mostra sua physis materialista.” (ESCOBAR, 1993: 60)



79

impossibilidade mesma de pensar sem o futuro, isto €, sem a politica” (ESCOBAR, 1993: 116-
7). As moralidades, as formagdes sociais reativas, tanto em Nietzsche quanto em Marx, surgem
para perecer pois, autores heraclitianos que sdo, nao suportam procedimentos logicos que

buscam a selecdo, para eles sempre arbitraria, de invariantes no mundo social.

Resta o questionamento: seria possivel pensar um futuro politico fora do idealismo
teleologico? Escobar responde aproximando o pensamento do comunismo, por Marx e Engels,
da pratica do Zaratustra de Nietzsche. Escobar, primeiramente, afirma que ha na Dialética da
Natureza, de Engels, uma descricdo do infinito, portador do devir, como a possibilidade da

producao de mundo infinitos:

E ¢ aqui que Engels se situa na tematica materialista originaria, da multiplicidade, das
afirmagoes, do espessar-pensar - ela mesma inseparavel das questdes tais como a
fatalidade (o factum) e a liberdade que pulsam “no pensamento do comunismo”. E ele
escreve: “a sucessdo dos mundos eternamente repetidos no tempo infinito néo € sendo
o complemento logico da coexisténcia de mundos inumeraveis no espago infinito”.
Tudo isso que quer dizer que em Engels, como temos dito, se trata de um eterno
retorno sem um Ser ou uma matéria estabelecida, isto ¢é, se trata do eterno como
transformagdes. Retorno este onde um caos origindrio ¢ pensado como a presenga e
como a marca do acaso nas ordens ou necessidades. Como presenga a marca
permanente do caos (na mesma medida que se faz como futura a cada vez) e ndo como
evolugdo ou processo progressivo de desalienacdo e totalizagdo. (ESCOBAR, 1993:
133)

Perante um pensamento aberto ao tempo infinito, afirmador, ¢ por isso materialista,
Escobar ressalta, a seguir, que toda essa base materialista s6 pode subsistir se ancorada numa
politica. Numa politica pois ¢ impossivel transvalorar se abstendo ou, pior, busca uma solugdo

individual e subjetiva para o atuar no mundo.

O imperativo € criativo, aberto ao movimento. Nietzsche e a dupla Marx/Engels, em
suas imersdes na physis como continua criacdo de nomus, trazem suas posigodes: a politica de

Zaratustra para o primeiro e 0 comunismo para os segundos:

Esse desdobramento da dialética hegeliana (em Engels — e também em Marx) ou de
todo o fechamento logico ou especulativo revela para nos o materialismo tragico
subentendido (o siléncio ativo — suas fanfarras) em toda reflexao critica das formagdes
sociais reativas (o materialismo historico) que Marx leva a efeito. Engels pensa o devir
€ 0 comunismo, € este tltimo como uma consequéncia politica, como uma exigéncia
de acdo politica inseparavel dessa filosofia materialista. Assim como Nietzsche move
seu Zaratrusta — essa imensa reflexdo sobre tatica politica — nos postulados do
“pensamento do eterno retorno, o comunismo como a grande inspiragdo politica
marxista subentendera um materialismo filosofico que cabe revelar e questionar.
(ESCOBAR, 1993: 133)

Cabe agora investigar, no proximo subitem, as indicagdes de Escobar sobre o que seria
esse comunismo. Sua resposta, ainda que ndo sistematica, ¢ enfatica: é uma festa! Buscaremos

compreender que festa € essa, e de que modo ela expressa uma politica que ja se faz sensivel



80

no mundo. Nesse percurso, Nietzsche, e a politica de Zaratustra, aparecem como um apoio
decisivo, sobretudo em sua agudeza critica diante dos multiplos fins da moralidade humana e
das frequentes confusdes entre a verdadeira transvaloracdo de todos os valores e o simples

advento do ultimo homem’.

3.2. O comunismo ¢ uma festa: as indica¢oes textuais de Carlos Henrique Escobar sobre
uma politica para o devir

As descrigdes das moralidades reativas por Nietzsche muito podem ensinar aos
marxistas sobre a desconstrucao e a desnaturalizagao que, muito pelo compromisso politico
imediato ou pelos impetos recodificadores (como vimos com Deleuze e Foucault), esses ultimos
ndo possuem muita dificuldade em experimentar. E muito dificil se deparar, no ambito mais
diversos manifestos ou estudos analiticos marxistas, com a corporificacdo materialista das
moralidades que Nietzsche constroi em abundancia em textos como Assim falou Zaratustra e

A Gaia Ciéncia.

Para nosso objeto teorico, a conceituacao do imperativo ético comunista como festa duas
passagens de Nietzsche muito nos interessam, a saber, pela sua poténcia de historicizacao de
elementos que sdo muito basilares na reatividade, ou no modo de produgdo, que nos domina,

obviamente, o capitalismo. Cabe a transcri¢do do aforismo 31 da Gaia Ciéncia:

31. Comércio e Nobreza. — Comprar e vender sdo agora comuns, tal como a arte de
ler e escrever; cada qual se exercitou nisso, mesmo nao sendo comerciante, e pratica
diariamente essa técnica: assim como outrora os seres humanos eram mais selvagens,
cada um era cacador e exercitava dia apds dia a técnica da caca. Naquele tempo a caca
era comum: mas, assim como ela tronou-se enfim privilégio dos poderosos e nobres,
perdendo com isso a natureza de algo cotidiano e comum — ao deixar de ser necessaria
e tornar-se questdo de luxo e capricho: - 0 mesmo poderia suceder algum dia com a
atividade de comprar ¢ vender. Podemos imaginar condigdes sociais em que ndo se
compra ¢ vende, em que ¢ gradualmente perdida a necessidade dessa técnica: talvez,
entdo, pessoas menos sujeitas a lei das condigdes gerais permitam-se comprar e vender
como um luxo da sensibilidade. S6 entdo o comércio adquiriria nobreza, e os nobres
talvez se dedicassem a ele de tdo bom grado como a guerra e a politica até 0 momento
[...] (NIETZSCHE, 2012: 77)

59 Muitas terras, viu Zaratustra, € muitos povos; nenhum poder maior encontrou Zaratustra na Terra, do que as
obras dos homens amantes: bem e mal ¢ o seu nome. Em verdade, um monstro ¢ o poder desse louvar e censurar.
Dizei, irmaos, quem o dominara? Dizei, quem atirara o grilhdo sobre as mil nucas desse animal? Mil fitos houve
até aqui, ja que houve mil povos. Falta, ainda, apenas o grilhdo para as mil nucas, falta o fito Ginico. Ainda ndo tem
um fito, a humanidade. Mas dizei-me, meus irmdos: se a humanidade ainda galra um fito, ndo sera porque também
falta, ainda — a propria humanidade? — Assim falou Zaratustra. (NIETZSCHE, 1998: 86-87).



81

Nietzsche fala abertamente da possibilidade de um mundo vindouro onde a técnica do
comércio, que tanto os tedricos do liberalismo classico tentaram imputar para a natureza
humana, se tornou algo supérfluo para as massas, algo, podemos dizer, com efeitos apenas de
distingdo e refinamento de gostos. Outro exemplo interessante temos no aforismo 40, 4 falta de
maneiras nobres. Nele Nietzsche desenvolve o que considera caracteristica fundamental da
moralidade da nobreza, precisamente, a capacidade de transformar todas as suas “qualidades”
em um “peso do eterno passado”, em um “infinito de tempo”. Perante esse tempo infindo nada
pode ser questionado, escraviddes sdo justificadas e desigualdades legitimadas. Arremata que
o grande problema da classe burguesa que emerge dominante ¢ o desprezo pelos “modos de
tempo infinito”. Sua incapacidade empodera o povo. Afirma: “O homem mais vulgar sente que
a nobreza nao se improvisa, que nela se reverencia o fruto de longos periodos de tempo [...]”

(NIETZSCHE, 2012: 81)

’

Em Nietzsche a moralidade capitalista se torna imagem corpdérea. E mais do que
tangivel a sua nao dominancia passada e seu perecimento. Ela jd-existe, comerciamos hoje
como cagamos outrora; ela ndo empolga as massas e nem as convence como a nobreza faz. Essa
dimensdo, evidentemente materialista, empolga Escobar na interpretacio de Marx. Admitir os
Modos de Produgdao como maquinas de reatividade ¢ algo que o autor brasileiro empreende. O

comunismo, entretanto, ¢ algo que vai muito além de um modo de produgao.

Além de modos de produgdo. Em Marx o comunismo € o necessario resultado de um
pensamento materialistas, como em Nietzsche isso se traduz no Super-homem (ou no

sobrehumano). Afirma o filésofo:

A filosofia materialista (ndo explicitada mas inseparavel do pensamento do
comunismo) ¢ o que se deve exigir da politica “marxista de Marx”. Uma politica
fundamentada e justificada em sua filosofia materialista, que ndo se explica neste ou
naquele fator reativo (“dispositivos de contradi¢do”) da historia social, deste ou
daquele modo de producdo. Mas que é um imperativo a partir da filosofia materialista
e que faz da politica marxista de Marx algo mais que uma politica que “explora” e

pensa este o aquele “dispositivo-contradi¢ao”. (ESCOBAR, 1993: 25)
Comunismo como imperativo de uma pratica materialista ou, como demonstramos
acima, a necessaria politica do transvalorar produtivo moral. Perante essa posi¢do Escobar
adverte que tudo o que Marx vislumbrou como superacao historica ndo pode ser tomado como
um programa inequivoco, estratégico, ou como algo necessario do que se ¢ comunista. Para o

filésofo “as ‘politicas’ da politica marxista de Marx sdo taticas neste o naquele dispositivo-



82

contradi¢do, mas seus principios, ¢ até mesmo suas estratégias, decorrem da filosofia

materialista do factum-pensamento”. (id.)*

Passamos, entdo, a analisar qual é o sentido dessa moralidade necessariamente
materialista. Escobar afirma “n3o ¢ um sonho ou uma ideia por si mesma” (id.: 26). O
comunismo é algo como uma constante maquina de guerra®' contra as diversas axiomatica das
moralidades estabelecidas, reativas. Escobar faz precisdo: ¢ uma sele¢do, um pensamento do
comunismo. Aqui € necessaria uma ressalva pois, estar trabalhando com o pensamento do
comunismo nunca ¢ algo a ser desdobrado em individualismo ou subjetivismo. O pensamento
do comunismo apenas o ¢ se feito como Marx o fez, na proliferacao de taticas, de politicas,

“intervindo como subversao dos corpos e das instituicdes reativas” (id.: 27).

Marx interveio contra corpos e instituigdes reativas. Contra a naturalizacdo do Estado
ao pensa-lo fora da representacao da cidadania liberal ou da continuidade comunidade-estado,
como uma maquina a ser quebrada; fora da naturalizacdo do mercado capitalista ao ataca-lo
como uma forma de distribui¢do das riquezas entre tantas outras; fora do idealismo da filosofia
moderna na critica ao idealismo alemdo. Em todos esses ambitos de luta Marx ndo apenas
criticou, antes compds, patrocinou e apoiou um complexo de estratégias e praticas que até hoje
nos sdo relevantes. Escobar busca teorizar essa construgdo ao afirmar que todas essas politicas
tém, como filosofia materialista de fundo, o zerar da reatividade: “ele zera inaugurando a fartura

solar do pensar do pensamento como novos corpos e novas solidariedades™ (id.).

Nesse ponto temos uma primeira grande indicacdo, para além do resultado l6gico da
filosofia materialista, sobre o que ¢ essa solidariedade. Escobar categoriza: “tem havido
comunismos, nao apenas ‘culturais’, como o ‘comunismo primitivo’ [...], mas ‘homens’
comunistas que Nietzsche, a sua vez, designava como nobreza” (id.). Depreendemos, o
comunismo ja existe. Como solidariedade (ou solidariedades) nos intersticios do capitalismo

assim como o proprio capitalismo sempre foi o negativo axiomatico de tudo o que lhe foi

60 Cabe relembrar o texto da introdugdo da presente tese onde analisamos trechos de Marx em livros como o
Manifesto Comunista e a Critica ao Programa de Gotha. Neles observamos a sempre parcialidade das politicas a
serem tomadas e da atuag@o do militante comunista perante o movimento dos trabalhadores. (indica¢ées de pagina
da edicao final)

61 “Por exemplo ainda, os ndmades ndo precedem os sedentérios, mas o0 nomadismo é um movimento, um devir
que afeta os sedentarios, assim como a sedentarizag¢do ¢ uma parada que fixa os nomades [...] E nessas condi¢des

que os ndmades inventam a maquina de guerra, como aquilo que ocupa ou preenche o espago ndomade e se opde
as cidades e aos Estados que cla tende a abolir” (DELEUZE; GUATARRI, 2012: 128-9)



83

pretérito.®? Assim como o capitalismo inaugura a historia universal ja-portador de seu fim
apenas sob o pensamento do comunismo, Escobar admite, o capitalismo pode encontrar seu
outro. Outro, que como demonstra Jean Tible®, relembra que a separacio do produtor da physis
¢ ndo o apice da historia, mas sua excec¢do; mais que, em Escobar recebe uma outra dimensao:
0 necessario escape do narcisismo da identidade, mais, a plena consciéncia que, sob o

comunismo, a totaliza¢o é sempre parcial, arriscamos, “o n-1"%,

O significado dessa totalizacdo parcial, desse “n-1” é o comunismo e, ndo menos
importante, seu significado flutuante € a festa. “E o acaso que disciplina as expectativas criticas
na genealogia do social e ¢ ele que aponta para o comunismo como festa e a festa como livre

criagdo da vida (o comunismo)” (ESCOBAR, 1993: 14).

Escobar se questiona, doravante, se estamos repetindo a cléssica tese da superagao do
mundo das necessidades em dire¢do ao mundo da liberdade. Dedica parte de seu texto a essa
questdo. O autor constata de forma afirmativa, mas apenas se tomamos esse par,
necessidade/liberdade, como algo restrito ao campo da economia politica. Como ele mesmo

observa: “Marx ndo analisa nem faz da necessidade um meio explicito para sua reflexdo. Ela

62 “Portanto, ¢ procedente compreender retrospectivamente toda a histéoria a luz do capitalismo, mas sob a condigdo
de se seguir exatamente as regras formuladas por Marx: primeiramente, a histdria universal é das contingéncias, e
ndo a da necessidade; ¢ a dos cortes ¢ dos limites, e ndo a da continuidade. [...] De certa maneira, o capitalismo
assombrou todas as formas de sociedade, mas as assombra como seu pesadelo terrificante, o medo panico que elas
tém de um fluxo que se furtaria a seus codigos” (DELEUZE; GUATARRI, 2011a: 185-6)

63 “Tais contemporaneidade e simetria dos tempos, estdo presentes nos elos entre comunismo primitivo e
comunismo por vir. Para Marx e Engels, o sistema capitalista “criou pela primeira vez a historia mundial”. Esta
nem sempre existiu. Trata-se de um resultado € o comunismo ¢ entendido nesse contexto, pois “pressupde o
desenvolvimento universal da for¢a produtiva e o intercambio mundial associado a esse desenvolvimento”. Isto
nao ¢ incompativel com suas mudangas nos anos 1870 e 1880 se pensarmos que os autores visavam “uma forma
superior de organizac¢do social que integrasse tanto os avangos técnicos da sociedade moderna, quanto algumas
das qualidades humanas das comunidades pré-capitalistas”. Marx conjuga, como o apontou Claude Lefort, uma
historia evolutiva — via o desenvolvimento das for¢as produtivas — e uma repetitiva — ligada a comunidade
mediadora entre produtores e fatores de produg@o. Assim, “o pré-capitalismo ¢é apreendido desde o capitalismo,
como seu outro” e, numa revolugdo copernicana, o que deve ser explicado ¢ a separagdo dos trabalhadores dos
seus meios de produgao. Esta — e ndo o contrario — é a exce¢do. Como vimos, a conclusdo de Morgan ¢ retomada
por Marx e Engels, assim como as formas sociais igualitarias e sem classes constituem inspiragdo para futuras
organizagdes. O mir deveria dessa forma, romper seu isolamento e utilizar a modernidade e suas tecnologias.
(TIBLE, 2013: 66-7)

64 “Na verdade no basta dizer Viva o multiplo, grito de resto dificil de emitir. Nenhuma habilidade tipografica,
lexical, ou mesmo sintética sera suficiente para fezé-lo ouvir. £ preciso fazer o multiplo, ndo acrescentando sempre
uma dimensdo superior, mas, ao contrario, da maneira simples, com for¢a de sobriedade, no nivel das dimensdes
de que dispde, sempre n-1 (é somente assim que o uno faz parte do multiplo, estando sempre subtraido dele).
Subtrair o tnico da multiplicidade a ser constituida; escrever a n-1.” (DELEUZE; GUATARRI, 2011b: 21)



84

esta contida em seu pensamento como poténcia (necessidade pela liberdade) ela se subscreve
no valor de uso, mas em Marx, ¢ em sua genealogia, ¢ criticamente do valor de troca que se

trata” (ESCOBAR, 1993: 201).

Da presente forma, Escobar afasta a leitura comum de uma superagdo da necessidade
em prol da liberdade. Argumenta que, em Marx, essa dualidade ativa uma outra dimensao, a
saber, da poténcia que desafia a reatividade. Nao ¢ a critica da necessidade alienada pela
economia em dire¢do a liberdade ainda mensurdvel em quantificagdes burguesas. Marx, na
visdo de Escobar, pensa a necessidade em outro registro que ¢ o da produgdo da vida para além

do econdmico. Para além do tempo mensuravel no imperativo da mais-valia. Disserta:

Ora, o que estamos recusando ¢ o entendimento da passagem (do capitalismo via
revolugdo e ditadura do proletariado para o comunismo) como uma “passagem”
economicista ou, até mesmo, reformista do capitalismo. As necessidades dos
comunistas (ou da vida revelada naquilo que se trata) ndo sdo “necessidades” do
mercado. Necessidade em Marx, que como conceito ndo € propriamente assumido,
estd, no entanto, como que presente em tudo que Marx faz. Porém, muito mais que
como dois estatutos de necessidade ou necessidades, alienadas e ndo alienadas, elas
sdo indicacdes dispersas de que Marx pensa a vida ativa e a vida reativa. Isto €, as
pensa também no nivel politico onde uma filosofia do devir pode ser demandada e
entdo, mais do que uma necessidade (ou vida) reativa ou ativa, se trataria de uma vida
negativa ou de uma vida afirmativa (ou comunista). (ESCOBAR, 1993: 202)

Compreende-se, ao afirmar que a “necessidade” em Marx vai além de seu par com a
liberdade, Escobar nos apresenta uma pista politica central. O comunismo esta em outro
registro, que se cruza, mas nao se submete, ao imperativo de responder os anseios materiais das
massas. Esse ultimo direcionou a tese classica de comunismo como etapa superior de um
socialismo mais ou menos distributivo e por isso por ele regulado (quando de fundo esta

regulado pela propria ética burguesa juridicamente orientada).

O comunismo aqui desenvolvido mira uma sensibilidade nova. Uma sensibilidade que,
como dito, jamais pode se reduzir a garantia das necessidades naturais dos homens. Pois isso

“necessidades” assim tomadas sdo ainda metafisica:

Marx analisa as “necessidades necessarias” na pauta estrutural (o “econémico”) dos
modos de producdo particulares, sem perder-se no empirismo das relagdes sujeito-
objeto ou na metafisica das necessidades naturais. Ja no futuro (o comunismo) Marx
interpreta as necessidades como um espessar-pensar multiplo em solidariedades livres
e como o pensamento (e o factum) que se pensam. E certo que Marx via no comunismo
outra coisa que os “Homens” — estes que sdo concretamente o projeto
transcendentalmente reativo nas sociedades historicas -, ele via nestes novos corpos
o fim da distancia entre as necessidades e o desejo. Ou ainda, a fusdo das necessidades
e da liberdade, como multiplicidade e liberdade da poténcia no tempo. Ele ndo fazia
do Homem uma esséncia nem da topica reativa uma natureza intemporal e universal.
Da mesma forma Marx nio via no comunismo as resolugdes das grandes questdes que
existem na vida como espessar-pensar tragico, mas sua agudizacdo. Isto ¢, na sua
agudizagdo a realizacdo mesma da liberdade que lhe cabe como horror e jubilo
(ESCOBAR, 1993: 204-5)



85

Libertamo-nos do jugo do que pensamos ser necessario. Abrimos, assim, espago para a
aceitacdo da multiplicidade no comunismo. Isso ndo significa uma negligéncia perante as
demandas advindas da luta por superagdo da escassez. A questdo, com Escobar (e Marx), nao ¢
essa. A escassez, para eles, ¢ algo que tende a se tornar uma ndo-questdo. Se 0 comunismo
fosse apenas a ideal de superagdo da falta material teriamos um ideario muito restrito para se
solidificar. O comunismo, por Escobar, impde uma fatalidade ética: criar e incorporar a sempre
renovada producao de corpos e sensibilidades, claro, para além das contencdes liberais da

incorporacdo juridica de diferencas.

Por isso a concepgao de trabalho, para Escobar, se constitui em critica com a sua

contencao na simples produ¢do, pelo tempo social necessario, de valor. A demanda ndo € por

J4

“menos trabalho” e “mais tempo livre” apenas se considerando que o “tempo livre” é o “outro
do trabalho”. O “tempo livre”, aqui, ¢ o lugar onde a propria divisdo de classes se asfixia, “é
tempo livre ativo, onde o futuro, mais do que esperado, ¢ criado” (ESCOBAR, 1993: 207). Se

o “tempo livre” ¢ ativo qual seria, portanto, o “trabalho ativo”?

Escobar responde no sentido de que o trabalho ¢ sempre o que faz sentido na afirmagao
da multiplicidade. E essa afirma¢do, novamente, tem como base teodrica algo apartado da
compreensio de diferencas. E, precisamente o clinamen epicurista que é portador ja da nogio
ativa de trabalho. Algo que impede a sempre compreensdo do multiplo do uno idealista, no
universalismo liberalisticamente orientado, em prol da sempre criacao de mundos; o clinamen,
como sabemos, ¢ o elemento que impede que o sentido dos atomos se resolva numa unicidade.

Escobar diz que isso ¢ imprescindivel para Marx:

Se sdo muitos em Marx os textos que preservam em toda a historia social a relacdo de
necessidade entre o “homem e a natureza” (e por ai um aparente horizonte da caréncia)
ndo se pode naturalizar esta relagdo com a escassez “de fundo”. E ndo se pode porque
o0 homem, a natureza e escassez sdo valores e meios da cultura reativa. E pois errado
encarar estes fatores em Marx como “realismo” e como “universais”, como fazem
muitos de seus comentadores. De resto, todo realismo, como farsa que oscila entre
“suspender” magicamente os valores e ‘“suportar” (como camelo) os valores
estabelecidos, ¢ um procedimento absolutamente ausente em Marx. Marx esta longe
disto, da mesma forma como recusa os ideais de universalidade. De outro lado, sua
nocdo de trabalho também opera, filosoficamente, os valores na produgdo como devir
assim como aquela presente na economia politica. O que significa dizer que nio se
deve ver em Marx uma origem hegeliana para o conjunto das suas nogdes. A presenca,
alias, ja na Dissertagdo de Doutorado (materialismo grego) da nogdo de trabalho deve
ser arguida e lembrada antes que a de uma extrapolacdo da nog¢do em Hegel. A nogdo
de trabalho ja em Epicuro (e sobretudo em Lucrécio) como clinamen é a verdadeira
fonte da reflexdo em Marx. (ESCOBAR, 1993: 218).

Comunismo como festa pois, antes de tudo, ¢ uma sensibilidade nova, um “Homem

novo” lastrado na sensibilidade nova para as declinagdes-mundo. O comunismo, aqui, apenas



86

¢ possivel ser pensado em experimentado se lastrado na construgdo de uma politica para uma
cultura e sensibilidade “afirmativa”. A apenas constru¢do de um igualitarismo reivindicativo,
para Escobar, limita o pensamento do comunismo ao muito mais restrito, ¢ repudiavel,
socialismo. Socialismo, na leitura escobardiana, ¢ contencdo, ¢ limitacdo, ¢ ainda-burgués e
reativo. Desenvolve, “A conversdao do comunismo as taticas ainda proletarias de revolucao
(primeiros momentos da ditadura do proletariado) fizeram do comunismo um socialismo que

Marx ja jovem combateu e que o Marx em sua plenitude repudiava” (ESCOBAR, 1993: 224).

Contra a referida contengdo, desenvolve Escobar, Marx supunha toda uma cultura do
aberto para o comunismo. Algo que sé pode se referenciar como afirmacao, onde os interesses

imediatos se traduzem em apenas parcialidade:

Marx reflete o comunismo (suas formas) na Ideologia Alema, na Miséria da Filosofia,
em O capital, na Critica ao Programa de Gotha e na Guerra Civil em Fran¢a. E em
todos estes textos o comunismo evocado em Marx estd sempre na fértil
problematicidade de se pensar os corpos, as solidariedades e o trabalho na cultura
ativa ¢ afirmativa que a filosofia em Marx esforga-se em explicar. A “propriedade
social dos meios de producdo” ou a liberagdo da poténcia como singularidades e
multiplicidades deixava Marx no limiar onde uma “politica” (porque ha muitas
politicas ou linhas de fuga) poderia revelar ou mostra que seu pensamento nao se faz
apenas em nome dos “interesses” (da consciéncia). A politica comunista ndo ¢
simétrica a “politica” dos trabalhadores, ela nio reivindica, ela nos remete para
qualquer coisa que como saber sempre reelaboramos e que implica o fim do Estado e
o fim da separag@o do trabalho manual e intelectual. Que implica sobretudo o fim da
divisdo social do trabalho. Estes propoésitos (para além de toda a sociologia) s6 podem
ser falados na furia e no fervor revolucionario tragico. (ESCOBAR, 1993: 223)

Uma cultura afirmativa que apenas pode ser falada no fervor revolucionario tragico. Do
fervor revolucionario o nascimento da festa. Escobar diz que essa concepcao de revolugao €

algo que se ancora na leitura ja de Lénin:

Das posicdes seguidamente independentes frente ao partido no comeco da preparagao
da revolugdo ao nomadismo pelo exilio, até seu sacrificio pelo assassinato, Trotsky ¢é
a perplexidade do marxismo que se conhece mal e que quase sempre parece girar sobre
si mesmo ou suicidar-se nos ritos e valores burgueses. Em contato com artistas e
intelectuais no exilio, duro com o povo russo apés a revolucdo (organizagdo do
exército vermelho, ¢ o comunismo de guerra) Trotsky procura repensar os meios
revolucionarios (partido, internacional, quadros e propaganda) num espago agora
disperso e hostil. Lénin, que situa a revolu¢do num movimento anterior e posterior
(dionisiaco), diz (In “Duas Taticas da Social-Democracia na Revolugdo
Democratica”) que “a revolug@o ¢ uma festa”). O comunismo sdo os valores da vida
descobertos naquilo que se trata. Isto €, a vida como espessar-pensar no cruzamento
de valores que afirmam a vida (ou que se negam). E a vida s6 se pode como vida
afirmada quando ativagdo daquilo que se trata. [...] O comunismo ¢ a ética que nao se
contorna, que afirma aquilo que se trata, que € a pratica de regras que aquilo que se
trata Ihe impde. E a vontade livre que ndo é um individuo nem um sujeito livre, porque
a vontade se surpreende como doagdo — como fluxo plural e como invengdo finita.
Quando uma vontade se escolhe como vontade livre se trata de poténcia como doagdo
e a poténcia seleciona, isto é, pde fora do reativo, as reservas, a meia vontade.
(ESCOBAR, 1993: 253)



87

Uma solidariedade da festa, uma sensibilidade lastrada no perceber, ativo, da
parcialidade de toda reatividade. Algo que ¢ paralelo a toda justa reivindicagdo social mas, que
se mostra em toda sua furia furor revolucionario. A festa tem como substrato a doagao, a dadiva.
O que ¢ a festa como dadiva sendo um movimento que ja era realizado pelas sociedades contra
o Estado? Um movimento realizado para esconjurar, como ja vimos com Deleuze, o aspecto

eterno do capitalismo.

A festa, como demonstra Georges Bataille, ¢ uma instituicdo fundamental do grande
fendmeno social da dddiva. Contra as teses cldssicas da origem do mercado e da troca ou, de
forma mais expandida, de todo lago social, no escambo, Bataille vai contratar que a origem do
lago social se deu em uma outra forma, dadivosa, muito melhor adapta¢do a natureza holistica,
ja-simbolica e sobredeterminada do sujeito em sociedade. A economia classica pressupunha o
individuo que trabalha e, naturalmente, constitui propriedade. Compreendemos que apenas em

processo historico esse sujeito pode se constituir

Bataille, por sua vez, credita a descoberta desse fato social total ao antropologo M.

Mauss:

O carater secundario da produgao e da aquisi¢do em relagdo ao dispéndio aparece do
modo mais claro nas institui¢des econdmicas primitivas, pois a troca ainda ¢ tratada
como uma perda suntudria dos objetos cedidos: apresenta-se assim, basicamente,
como um processo de dispéndio sobre o qual se desenvolveu um processo de
aquisicdo. A economia classica imaginou que a troca primitiva se produzia sob a
forma de escambo: ela ndo tinha, com efeito, razdo alguma para supor que um meio
de aquisicdo como a troca tivesse podido ter como origem ndo a necessidade de
adquirir que atualmente ela satisfaz, mas a necessidade contraria de destruicdo e de
perda. A concepcdo tradicional das origens da economia s6 recentemente foi
destruida, bastante recentemente ainda para que um grande numero de economistas
continue arbitrariamente a representar o escambo como o antepassado do comércio.
Opondo-se a nogdo artificial de escambo, a forma arcaica da troca foi identificada por
Mauss com o nome de potlatch, tomado de empréstimo aos indios do noroeste norte-
americano, que forneceram seu tipo mais notavel. Instituigdes andlogas ao potlatch
indigena, ou seus tragos, foram encontradas com bastante frequéncia. (BATAILLE,
2013: 19-20)

O que ¢ demonstrado pelo autor ¢ que, ao contrario da logica quantitativa mercantil, a
dadiva ndo se contabiliza pelo valor de troca abstraido. Sua relagao inclui todo o qualitativo do
social total que a constitui. Elementos que, pela 16gica racional restrita da mercadoria, sao
execraveis sdo, por todos os lados, comuns e incentivaveis. Sdo exemplos os rituais de

destrui¢do, de troca ndo retribuivel, de desafios que se escalonam e, centralmente, de festa.

Pois a festa, vai continuar Bataille em seu argumento, tem uma poténcia muito

importante na constitui¢do da dadiva como fenomeno global, a saber, a autodefesa da sociedade



88

perante os perigos desterritorializantes do acimulo infindo da divida. A festa €, em seu formato,

uma destrui¢do criativa e niveladora, uma distribui¢ao potente:

As destruicdes no noroeste norte-americano, chegam a incéndios de aldeias, a
afundamento de frotas de canoas. Lingotes de cobre brasonados, espécies de moedas
as quais por vezes se atribui um valor ficticio, que eles constituem imensa fortuna, sdo
quebrados ou jogados ao mar. O delirio proprio da festa se associa indiferentemente
as hecatombes de propriedade e as dadivas acumuladas com a intencdo de espantar e
de rebaixar. A usura, que intervém regularmente nessas operagdes sob forma de
excedente obrigatério quando dos potlatch de revide, pdde levar a dizer que o
empréstimo com juros devia ter substituido o escambo na historia das origens da troca.
Deve-se reconhecer, com efeito, que a riqueza ¢ multiplicada nas civilizagdes com
potlatch de um modo que lembra a inflagdo de crédito da civilizagdo bancaria: ou seja,
seria impossivel realizar a0 mesmo tempo todas as riquezas possuidas pelo conjunto
dos doadores devido as obrigagdes contratadas pelo conjunto dos donatarios. Mas essa
aproximagdo baseia-se em um caréter secundario do potlatch. E a constituigio de uma
propriedade positiva da perda — da qual decorrem a nobreza, a honra, a posi¢do na
hierarquia — que da a essa instituicdo seu valor significativo. A dadiva deve ser
considerada como uma perda e assim como uma destruigdo parcial, sendo o desejo de
destruir deslocado em parte para o donatario. (BATAILLE, 2013: 21)

Festa, caracteristica fundamental da sociedade contra o Estado. De fato a festa ¢ o
grande elemento que desafia, para o antropdlogo Pierre Clastres, o preconceito comum
atribuido as sociedades amerindias de que, em sua composi¢ao geral, se trata de povos dotados
de mera economia da subsisténcia. Adverte, ao contrario, que sao sociedades do luxo, da

abundancia. A escassez nao ¢ artificialmente introduzida no bojo desses povos.

Clastres, argumentamos, atualiza para a concretude o argumento de Escobar ao
demonstrar exemplos de uma sociedade onde a festa ¢ prioritaria, mesmo afastados da
possibilidade de um vislumbre completo daquilo que se trata (ou ndo seria, ao contrario, o
perspectivismo amerindio uma tradu¢do mesma de uma pratica nesse sentido?) observa-se um

exercicio que muito pode lastrar a sensibilidade e o pensamento do comunismo. Em texto:

Para o homem das sociedades primitivas, atividade de produgao ¢ exatamente medida,
delimitada pelas necessidades que t€m de ser satisfeitas, estando implicito que se trata
essencialmente das necessidades energéticas: a producdo ¢ projetada sobre a
reconstituicdo do estoque de energia gasto. Em outros termos, ¢ a vida como natureza
que — com excegdo dos bens consumidos socialmente por ocasido das festas —
fundamenta e determina a quantidade de tempo dedicado a reproduzi-la. Isso equivale
a dizer que, uma vez assegurada a satisfagcdo global das necessidades energéticas, nada
poderia estimular a sociedade primitiva a desejar produzir mais, isto é, alienar o seu
tempo num trabalho sem finalidade, enquanto esse tempo ¢é disponivel para a
ociosidade, o jogo, a guerra ou a festa. (CLASTRES, 2013: 209-210)

Escobar nao deixa de admitir que o proprio Marx avaliou essa dimensao da festa em um
momento especifico das lutas sociais que vivenciou e teorizou. Esse momento ¢ tdo fundante
que muitas vezes, como no Estado e Revolugdo, de Lénin, se transformou em dogma de como
um Estado poderia ser organizado no pos-revolugdo. Para Escobar, entretanto, o pos-revolugao

tem até menos interesse do que o efetivo mesmo do processo.



89

O processo imediato € o processo de liberagdo, de revolu¢ao nio apenas da producao,
mas dos corpos e das sensibilidades em si. Nela emerge a chave da figura que Marx desenvolveu
da destruicao do Estado. O fim do Estado como fim da unificagdo das singularidades e das
poténcias em um critério quantitativo. Marx, na comuna, ndo deixou de ressaltar sua dindmica

de festa. Festa, aqui, como vislumbre da possibilidade plena de construir o novo.

Como demonstra:

E verdade que Marx via na destruicdo do estado burgués a destruicdo do Estado - mas
como Marx pensa esta destruicdo? N&o seria para isso necessario pensar melhor em
Marx e Lénin a ditadura do proletariado? Néo é esse o lugar da questdo de “quem
governa?” ou a questdo do poder e da poténcia de um angulo e a um nivel que a politica
burguesa jamais sonhou? Qual a relagdo das reflexdes de Marx sobre a Comuna com
a elaborag@o de uma festa dionisiaca toda ela politizada nas posi¢des por aquilo de
que se trata como transi¢ao-criacdo do comunismo? N2o sdo enfim estas as questoes,
que ademais ndo sdo as questdes habituais das ciéncias humanas ou de uma teoria do
Estado e da governabilidade, a que Marx se dedica? (ESCOBAR, 1996: 134)

Escobar, como desenvolvemos no inicio do presente capitulo, afirma que homens
comunistas ja-existem. Que o comunismo, ao contrario de diversos idealismos (liberdade,
autogoverno, emancipac¢ao, desalienagdo) estd presente, mesmo que corrompido e combatido,
em varios intersticios do atual mundo reativo. E sdo diversas as fabricas dessa sensibilidade em
questdo. “Massas ativas e terrorismo ativo abrindo aos novos corpos — sovietes, comissdes de
fabrica, Zaratustras, bandos e liderancas anomalas” (ESCOBAR, 1996: 155). Escobar, nesse

sentido ¢ pleno em sua aposta na infinita criatividade dos povos em criar.

Nesse sentido podemos avangar, junto com o autor, em sua consciente posicionamento
da sua posi¢ao em filosofia politica ao lado da concepgao de Toni Negri. Escobar afirma, “Negri
¢ o pensador mais proximo das nossas teses [...]” (ESCOBAR, 1996: 136). Desenvolveremos
essa relagdo no proximo capitulo que buscara interpretar a presente leitura de Escobar no debate

contemporaneo acerca da ideia do comunismo.

Nos cabe ressaltar, por hora, como a presente interpretacdo do comunismo por Escobar
¢ paralela a posigao presente na concepgao de comunismo elaborada pelo ultimo Althusser. Em
abril de 1980, o autor fraco-argelino concedeu uma entrevista em Roma, para a TV italiana
RALI, onde discorreu sobre varios temas. Sua formagao tedrica e politica, os anos de militancia
catolica, a entrada no movimento comunista, a influéncia da esposa Helene, sua intervengao

pretérita no debate sobre a teoria marxista e, por fim, sobre sua concep¢do de comunismo.

Althusser ¢ taxativo. O comunismo existe. E por isso que ele € um conceito materialista.

E ndo existe em outro lugar; existia ali naquele telhado de Roma onde a entrevista ocorria,



90

assim como existe em quaisquer lugares onde a submissao a loégica da quantificagdo mercantil,
onde ndo haja manipulacdo do fendémeno da ideologia e onde ndo haja dominagdo politica.
Comunismo, assim como Escobar, ndo apenas modo de produgdo, mas subjetividade,

sensibilidade.

Cabe a completa transcri¢ao do trecho que nos ¢ interessante:

Entrevistador: A palavra autodeterminagio se refere a palavra comunismo?
Althusser: Para mim, nido
Entrevistador: Qual ¢ a diferenga?

Althusser: Até agora pode ter um conteudo, mas até agora ndo existe nenhum
contetdo. Em vez disso, o comunismo existe. (0:27) A autodeterminag@o nao existe,
em vez disso, 0 comunismo existe. Por exemplo, existe entre nds, aqui, neste terrago
de Roma.

Entrevistador: Em qual sentido?

Althusser: O comunismo ¢ um modo de produgdo em que ndo existem nem rela¢des
econdmicas de exploragdo, nem relagdes politicas de dominio e submissdao, nem
relagdes ideoldgicas de intimidagdo ou pressdo e de absor¢do ideologica. Nao existe
entre nds. Nao existem essas relagoes.

Entrevistador: Entre nds, neste momento?

Althusser: Sim, neste momento. Existem ilhas de comunismo em todo o mundo. Por
exemplo, na igreja. Por exemplo, em certos partidos, em certos sindicatos. Também
em certas células do Partido Comunista. Para mim, temos uma célula que ¢
comunista. Significa que o comunismo ¢ realizado quando se joga no futebol. O que
acontece? Nao se trata de relagdes mercantis, nem de dominio politico, nem de
intimidag@o ideologica. As pessoas das equipes que se opdem respeitam as regras.
Significa que tém respeito entre si. O comunismo é o respeito do homem.
(ALTHUSSER, 1980) (traducio nossa)

Essa tese sera mais bem desenvolvida, por Althusser, no corpo ndo sistematizado que
vai ser, doravante, conhecido como fase do “materialismo do encontro”.®> O paralelo entre
Escobar e essa conceituagdo de Althusser demonstra, por fim, que temos uma preocupagao
comum entre os dois. Escobar, atento aos desenvolvimentos que ocorriam na década de 1980,
que ficou marcada pelo aprofundamento da crise do marxismo, construiu um caminho
autbnomo para o pensar o comunismo. Escobar, como vimos, utiliza Nietzsche
estrategicamente para pensar a politica e a filosofia de fundo de Marx e, com isso, desenvolve
um pensar o comunismo que estd completamente apartado da tradicional teleologia que o

lastreia. Escobar, com isso, se insere plenamente no debate renovador sobre a presente tradi¢ao

8 No artigo inserido em anexo a tese desenvolvemos nossa interpretagdo da teoria dos intersticios-mundo para o
comunismo na ultima fase de Althusser.



91

politica. Suas concomitancias ¢ tomadas de distdncia serdo, como aludimos anteriormente, o

tema de desenvolvimento do préximo capitulo do presente trabalho.



92

Capitulo 4: Escobar e o debate contemporaneo acerca da ideia do comunismo: um
aporte tedrico para a pratica do “comunismo de luxo”

4.1. Escobar perante Negri, Hardt e Guatarri: a festa e a poténcia criativa das massas

Se até aqui examinamos as afinidades e tensdes teoricas entre Escobar e a constelagao
contemporanea de pensadores do comunismo, neste momento o objetivo é por & prova o

conceito, fazé-lo agir como categoria de analise e como paradigma de experiéncia politica.

Operacionalizar o “comunismo como festa”, na presente etapa do atual
desenvolvimento, torna-se um importante imperativo. Nao ¢ suficiente, admitimos, recuperar
uma certa criatividade apenas tedrica de um autor sobre um conceito politico sem que isso se
mostre, a0 menos, em proficuo didlogo com a produgdo teorica tanto que lhe ¢ contemporanea
como a que surge posteriormente. Empreenderemos, assim, a constru¢do de um debate que
mesmo em grande parte advindos de comparagdes externas aos textos, nos permitirdo situar a
leitura de Carlos Henrique Escobar sobre o comunismo no quadro teorico, politico e historico

do conceito.

Como demonstrou-se anteriormente, o proprio Escobar adverte que a posi¢do acerca do
comunismo que lhe ¢ mais aparentada ¢ a de Toni Negri. Escobar, como vimos, afirma o
comunismo como festa e a festa como a multipla criacdo de subjetividades e corporalidades.
Acrescentamos, por nossa vez (junto a Mauss, Bataille, Clastres, Deleuze e Guatarri), que a
festa apela para a dimensao “Contra o Estado”; “Contra o Excedente”; para o usufruto do luxo
e para a pratica da fuga da divida infinita. O fulcro teérico, ainda no mesmo ensejo, ¢ a
interpretagdo materialista da parcialidade de todas as moralidades, que remonta em tultima

instancia ao fluxo heraclitico, tanto em Marx quanto em Nietzsche.

Mesmo com a homologia relativa de resultado, Negri, em seu proprio desenvolvimento,
focaliza em uma genealogia diferente para a inser¢do do materialismo de Marx. Célebre € sua
linha filosofica, que nomeia como da poténcia democratica da multiddo contra a potestas
constituida que se estabelece para lhe conter. A potestas ¢ contratualista, “‘seja em Hobbes, com
o aparecimento de Deus a transformar em Soberania a associagdo dos individuos e o contractum
unionis em contractum subjectionis, seja em Rousseau, com a ‘vontade de todos’ sublimando-
se em ‘vontade geral’ [...]” (NEGRI, 2015: 32). A poténcia, por outro lado, ¢ a base de um fazer

teorico ndo que permite a submissdo da producdo indomita, multidudindria, da vida ao



93

imperativo da unidade transcendental. A linha tedrica que permite o desenvolvimento desse

atravessa duas figuras fundamentais antes de Marx: Maquiavel e Espinosa.

Como afirma, “em Maquiavel e Espinosa, a poténcia se expressdo em desunido e luta, e
delas se nutre; em ambos, o processo distende-se entre singularidade multidao, e a construgao
da politica ¢ produto de uma inovagdao permanente” (NEGRI, 2015: 32). Nessa percepgao
Magquiavel ¢ o construtor de uma logica teodrica para a politica como confronto aberto, no limite
entre subjetividades (o Estado particular no Principe, mas, especialmente, a loégica de vida
civica e popular nas republicas), uma nova logica que permite escapar do ciclo fechado da teoria
politica classica, com a emergéncia da producao do novo; Espinosa, em especial para Negri,
leva para a teorizagdo metafisica toda essa abertura maquiavélica. Espinosa, contrariamente aos
seus contemporaneos, come¢a com Deus e ndo chega, racionalmente, a ele.® Assim permite
uma interpretacao bastante diversa em sua ontologia: o infinito das relagdes esta ja no comeco,
j& na inser¢ao do ser, em todas as suas relagdes, no mundo; o infinito permite que a produgao
da vida seja efetiva, uma verdade sem restricdo € jamais uma existéncia aparente com esséncia

por tras.’

6 “De modo diverso a filiagdo estruturalista de sua obra, o franco-argelino considera uma maior precisio em
leituras que observam uma entrada espinosista. Além de um desvio, Althusser afirma, nesse filosofo, rudimentos
de uma teoria da ideologia e, em larga medida, uma inspiragdo alternativa para a dialética “céntrica” e “expressiva”
de Hegel. Nota-se a interpretacdo de um ponto de partida equiparavel entre Espinosa e Hegel: a interdigdo de
qualquer filosofia da Origem, da Génese. O autor afirma que “Hegel comeca pela Logica: Deus antes da criagdo
do mundo. Mas como a Logica se aliena na Natureza, que se aliena no Espirito, que se finda na Légica, é um
circulo que da voltas sobre si mesmo até o infinito, sem comeco”. Espinosa, por sua vez “[...] comega por Deus,
mas ¢ para nega-lo como Ser (Sujeito) na universalidade de seu unico poder infinito (Deus=Natura). E por isso,
Spinoza, como Hegel, rejeita toda tese da Origem, de Transcendéncia, de Mundo Passado, e que foi disfargada na
interioridade absoluta da Esséncia”. Althusser, contudo, observa uma disjungdo essencial entre os dois autores,
algo que permite uma radicalidade em Espinosa ndo presente na dialética de Hegel, e engendraria a propria leitura
basilar interpretativa da Ciéncia da Historia em Marx. Haveria um materialismo em Espinosa, com rudimentos de
uma teoria da Ideologia, em seu desenvolvimento acerca da impossibilidade do critério ultimo de verdade. A
interdi¢ao de toda forma de Jurisdicao, garantia ultima da verdade, ¢ necessaria para essa filosofia nominalista.
Espinosa ndo recai, entretanto, no relativismo absoluto; substitui todo saneamento epistemologico pela abordagem
do verdadeiro, como afirma Althusser: “Afastadas as instancias (idealistas) de uma teoria do conhecimento,
Spinoza, sugeria entdo que O verdadeiro se indica a si mesmo, ndo como Presenca, mas como Produto, na dupla
acepgdo do termo produto (resultado do trabalho de um processo que o descobre), como se verificando em sua
propria produgdo”.” (LEITE, 2020a: 121-2)

67 “A Etica comega assim: in media res. Seu ritmo, abstratamente fundador, ¢ entdo apenas aparente. A Etica nio
¢ em caso algum uma filosofia do comego. Mas no pensamento contemporaneo, a partir da irritagdo sentida por
Hegel diante das definigdes inaugurais da Etica, nega¢io de uma filosofia do comego quer dizer filosofia da
mediacdo, em suas diversas vertentes de filosofia dialética ou de filosofia da crise. Em outros termos, coloca-se a
articulacdo antes da totalidade, como fundamento da totalidade: a espontaneidade ¢ impensavel. Em Espinosa, ndo
ha comeco, isto é, ndo ha residuo de pensamento mitico proprio a toda filosofia que se pretenda cosmogonia, mas
também ndo ha o menor indicio de mediacdo: é uma filosofia da afirmag¢do pura que se reproduz com aumentada
intensidade a niveis sempre mais substanciais do ser. Nessa fase de seu desenvolvimento, ¢ uma filosofia
totalizantes da espontaneidade.” (NEGRI, 2018: 113)



94

O poder, potestas, constituido, em Negri, se expressa em toda uma linha que busca
conter a referida dimensao produtiva. O conter €, automaticamente, direcionar € axiomatizar.
Sua existéncia se faz em torno da expropriacao da poténcia, a colocando a servigo nao apenas
do modelo capitalista da vida, mas de toda constru¢cdo da divida infinita, do transcendente, da

acumulacdo de comando e de complexo de submissdo. Negri ressalta:

Em primeiro lugar, assumimos o moderno como defini¢do e desenvolvimento de um
pensamento totalizador que assume a criatividade intelectual e coletiva para
reinscrevé-las na racionalidade instrumental do modo de produgdo capitalista do
mundo. A dialética idealista, na forma inventada por Descartes, desenvolvida na
grande metafisica moderna e concluida por Hegel, representa o esquema desse
processo totalizador. Sua traducdo politica ¢ exaltada pela tradicdo absolutista, de
Hobbes a Rousseau ¢ Hegel — um absolutismo firme e estavel, cuja tnica finalidade é
construir a politica como transcendéncia da multiddo e o poder como consumagéo da
poténcia. [...] Do ponto de vista da politica, a multiddo é sempre objetivada. O seu
nome ¢ reduzido a plebe, ou pior, & ralé, a abje¢io. A sua poténcia é expropriada. E
evidente que, sem a multitudo, nada se pode fazer na vida social e politica; mas como
domina-la? E essa a tnica questdo posta pela filosofia tedrica, pela filosofia moral e,
sobretudo, pela filosofia politica. (NEGRI, 2015: 337)

Com base na sua constatacdo da poténcia da multiddo e das massas como dimensao
criadora, constituinte, Negri desenvolve uma avaliagdo das diversas experi€éncias marxistas em
prol do estabelecimento de uma institucionalizagdo minima do comunismo. Para o fil6sofo
italiano, sendo o conceito de poder constituinte a sintese da criatividade das massas, foi Lenin
o politico que mais centralmente teve de enfrentar o dilema de dar forma a essa produtividade,
mesmo assim mantendo sua demanda irruptiva. Como Negri desenvolve, “no Lenin
revolucionario de 1917-1919, o conceito de partido se desloca irresistivelmente da fungdo de
vanguarda para a de media¢do organizadora do poder constituinte [...] exalta a fun¢do produtiva

das massas no processo constitutivo do novo Estado” (NEGRI, 2015: 307).

Na percepg¢ao de Negri, o modelo dos sovietes ¢ algo a se dar bastante crédito. Eles nada
mais sdo do que o resultado de um gigantesco acimulo de teste e resisténcia de formulas e
formas dadas pela luta politica dos trabalhadores e do povo no decorrer do século anterior. O
autor afasta, entretanto, sua exaltagdo “populista anarquista” (NEGRI, 2015: 281). Entretanto,
na perspectiva em tela, ¢ um necessario ponto de apoio de onde a luta deve recomegar. Mais
importante ¢ o fato de que os conselhos ou sovietes ndo sdo parte integrante de um constante
processo de avango do “parlamentarismo” (id.: 304) ou de uma “maior democratizagao racional
no sentido iluminista da social-democracia” (id.: 305). Ao contrario, se ¢ uma forma é uma
forma viva. E um compromisso da afirmagio classista do poder, ou, em outras palavras, um

compromisso como trabalho vivo, com a nova acumulacdo primitiva de solidariedades nao




95

submetidas a logica da mercadoria. Nas palavras de Negri: “os comunistas devem sempre

responder que ndo, que o movimento deve continuar e precisa se superar sempre” (id.: 306).

Negri, doravante, desenvolve que o leninismo, mesmo com sua potencialidade de ndo
fechamento constitucionalista, entra em crise. O leninismo se tornou de uma teoria das rupturas

e da proliferagdo das criatividades em uma dialética da restauragdo. Desenvolve:

A crise do poder constituinte, tal como concebido por Lenin, ndo € determinada pelas
suas condi¢des, mas confirmada pelo seu resultado. Atingindo o nivel de sintese do
conjunto a que a dindmica histdrica do principio o conduziu, nos anos imediatamente
subsequentes a sua instaurago, o poder constituinte, na sua versdo leninista, sofre um
esfacelamento e a dispersao dos seus elementos constitutivos, cada qual se investindo
de um carater absoluto. O elemento maquiaveliano torna-se ditadura, o elemento
temporal torna-se teoria dos “estdgios de desenvolvimento”, o elemento espacial
torna-se pratica imperialista, o elemento de contrapoder torna-se burocracia e defesa
corporativa. O conceito leninista de poder constituinte corre para o abismo. Isso
acontece porque a unidade do projeto de Lenin foi rompida, porque a unidade pela
base da poténcia constituinte foi dissipada em momentos unilaterais que s6 podem ser
reunificados coativamente, em uma dialética das diferengas ja restaurada. (NEGRI,
2015:312)

Negri avanga afirmando que grande parte da novidade da proposta do comunismo, € que
foi em prioritariamente colocada em primeiro plano no projeto leninista, ¢ o posicionar do poder
constituinte no plano da produgado imediata da vida social. A retirada da quase exclusividade do
fazer politico lastrado na base “geografica” e seu posicionamento no coracdo da empresa.
Empresa, talvez, lastro de parte dos sovietes. Como constroi Negri, “hoje nao se pode imaginar
qualquer exercicio do poder constituinte que esteja liberado da necessidade de relagdo com a

empresa. Esse terreno descoberto por Marx € o terreno do comunismo” (NEGRI, 2015: 313).

Trazer o poder constituinte para o campo da produgdo social: comunismo. Talvez a
definicdo mais cristalina do conceito por Negri. O autor diz que essa relagdo empresa-
constituinte passa por trés fases na histéria do capitalismo, todas elas marcadas para os, na
perspectiva do capital, laboriosos bloqueios a disrup¢do da poténcia. Primeiro ha todo o
processo de acumulo que, como ja vimos, culmina na pratica revolucionaria russa € nos
sovietes. A contengdo estd em sua formatacdo ulterior esquematica, institucionalista e
burocratica. Aprendendo li¢gdes desse processo o capital ajusta a varidvel operdria as
necessidades da valoracdo. O apice dessa contengdo €, na presente leitura, o constitucionalismo

de Weimar. (NEGRI, 2015: 314)

A segunda etapa ¢ marcada pelas diversas repostas a crise de 1929 e suas politicas de
planificagdo. A gigantesca posi¢do na correlagdo de forga alcancada pelas massas €, enfim,
mediada no Estado. Essa mediacao, afirma Negri, se restringe, no entanto, a sua imobilizacao

e funcionalizacdo. A terceira fase, por fim, ¢ exatamente o processo que decorre na atualidade.



96

E, para o autor, o cume do ajustamento e redimensionamento da participacdo operaria em um
contexto “pos-industrial”. A criatividade operaria, analisa, se esfumaca nas teias da planificagao

(neoliberal) capitalista. (id.)

Em verdade Negri ja desenvolve, desde o final dos anos 1970, uma nova teoria da
expropriagao do poder constituinte das massas. Das massas exatamente, da multidao, pois a
proprio todo da sociedade se torna o fulcro da exploracdo capitalista. Em Marx além de Marx,
de 1979, o autor desenvolve uma interpretacdo de Marx que parte dos Grundrisse como “centro
dindmico do pensamento marxiano”. O Capital, sem o aporte dos Grundrisse, pode ser
interpretado como uma obra aberta para o abstrato do sujeito universal. Sujeito universal, logo,

apropriado como uma continuidade direta do projeto do esclarecimento.

Os Grundrisse, nessa interpretacao, entretanto, exalta a principalidade antagonista da
matéria ou, mais precisamente, na ancoragem de toda sua producdo tedrica na subjetividade da
classe operaria. Desenvolve: “Os Grundrisse representam o cerne do desenvolvimento tedrico
de Marx, porque representam o momento em que o sistema em formacdo ndo se encerra, ao
contrario, abre-se a totalidade da pratica. [...] ¢ na realidade a alusdo a essa articulagdo politico-
pratica, a esse momento em que a forca da classe operaria deve impor-se contra o sistema de

valor” (NEGRI, 2016: 57).

Para além de toda consideracdo metodologica € a interpretagdo da formatacdo da
exploragdo capitalista que ganha corpo no constructo teérico em tela. Negri demonstra que, nos
Grundrisse, a partir de consolidagdo do capital como uma subjetividade social, como uma
forma de construir o mundo como uma légica, uma axiomatica, de equalizacao do todo na logica
da mercadoria, ndo € apenas o processo de trabalho direto que se subsume a referida lo6gica. A
tendéncia, historica, mas, em um grau muito ténue, de necessidade logica, ¢ de seu continuo

aprofundamento no tecido social. O apice € o conceito de capital social:

O “capital social” ¢ a forma em que se consolida a for¢a expansiva do capital, através
da circulagdo. Forga expansiva que, como vimos, ¢ também — ¢ sobretudo — forga
coletiva. Nessa relacdo, o capital social é o sujeito do desenvolvimento. No
funcionamento da circulagdo, o capital se coloca como sociabilidade, como
capacidade de incorporar em seu proprio desenvolvimento, de modo cada vez mais
determinado, toda forga socialmente produtiva. A subjetividade que compete ao
capital nessa sintese ¢ uma figura que ele alcanca através de um processo de
subsung¢do, por meio de atos cada vez mais coerentes e exaustivos de subjugacdo da
sociedade. O proprio modo de produzir muda. Primeiro, o capital coleta capacidades
de trabalho que estdo dadas na sociedade e as reorganiza na manufatura. A grande
induUstria, no estagio seguinte, representa uma situa¢do produtiva na qual o capital
social ja se erigiu como sujeito, ja prefigurou as condi¢des de producao. As condi¢des
de trabalho, o processo de trabalho estd subordinado ao processo de valorizagdo. A
partir de determinado momento da constitui¢do do capital em “capital social”, ja ndo



97

sera possivel distinguir o trabalho em relagdo ao capital, ao capital social, ao processo
de valorizagdo. Somente o trabalho produz capital. O capital ¢é a totalidade de trabalho
e vida. (NEGRI, 2016: 218)

A inteligéncia geral, produtiva, da sociedade ¢ explorada pelo capital como um todo.
Explorada no sentido de que ela ndo ¢ nascida e nem necessariamente deveria se manter nessa

forma, mas, mesmo assim, é submetida aos imperativos dessa vida-total.®®

Em contraposi¢do a
equalizagdo, tendencialmente total, sob a légica da mercadoria, Negri desenvolve que a
subjetividade da classe trabalhadora apenas pode emergir de forma antagonista. Entre operarios
ndo pode haver relagio de troca.®’ Substrato, temos aqui, da teoriza¢do sobre o comunismo em
Negri (também em Guatarri e Hardt). Essa subjetividade de classe que ¢ antagonista, antindmica
(destrutiva, jamais em oposicdo dialética sintética e céntrica), a captura capitalista. Rejei¢cdo a

axiomatica do capital. Entre os operarios (agora operarios-sociais) ha um outro mundo, o fruto

de um outro clinamen.

Resta a questdo (em Negri, Guatarri e Hardt), dos motivos da necessidade da
manutengdo do termo comunismo como base do projeto politico. Se esse termo esté tao ligado
aos projetos hierdrquicos e burocraticos do séc. XX, sob qual motivacdo autores tdo criticos a
tais experiéncias ainda buscam o manter, e ndo substituir por “vida alternativa”, ou
“resisténcia”? A resposta € esbocada em textos como As verdades nomades, de Negri e Guatarri

e Bem-estar comum, de Negri e Hardt. Neles os autores duplices desenvolvem que o substrato

68 “Mas é aqui que a problematiza¢do que leva ao conceito de general intellect traz um novo elemento. Marx
percebe que nesta relagdo de sujei¢do do trabalho vivo (o trabalhador) ao maquinario (a trabalho objetivado), a
ciéncia deixa de existir na consciéncia do trabalhador, uma vez que estd presente no maquinario como elemento
que o constitui enquanto tal, fazendo dele — o maquinario — um autdmato. A ciéncia funciona ai como um poder
estranho ao trabalhador — alienado dele —, sendo decisiva para que este seja subsumido pela propria maquina.
Assim, toda produgdo cientifica e tecnologica ¢ decisiva, em primeiro lugar para que o trabalho objetivado — o
maquinario —, como trabalho morto e expressdo do capital, subsuma o trabalho vivo: o trabalho e o trabalhador
propriamente ditos. Mas ha um segundo aspecto, isto ¢, Marx vé aqui uma segunda forma de subsungéo do trabalho
ao capital. O que se mobilizou, o que proporcionou o desenvolvimento desse maquindrio que substitui algumas
atividades humanas, se tornou um autémato, acelerou toda a produgao e a circulacdo e dispds de maneira inédita
dos produtos oferecidos na natureza, foi um determinado grau de desenvolvimento cientifico e tecnologico da
sociedade. Ha um trabalho social que ai se mobiliza: algo que acontece gracas ao que o filésofo identificou como
cérebro social. [...] Marx nos apresenta assim outro tipo de operagao de captura que o capital faz do trabalho, ao
mesmo tempo que nos apresenta uma outra forma de trabalho. Trata-se de um trabalho que se faz fora da fabrica,
que retine uma producao cientifica, tecnoldgica, artistica — uma criatividade social em geral —, mas que ¢ tanto
mais objetivada na fabrica quanto é mais desenvolvida e, portanto, também mais intensa, na produgao capitalista.”
(GUERON, 2020: 270)

89 “Agora, demos um passo mais para a frente. O progresso objetivo dominado pelo capital comega a revelar o
novo nivel subjetivo da classe operaria. Ocorre um salto qualitativo: a unidade dos comportamentos de classe
comeca a bastar-se por sim mesma. A socializa¢ao do capital se encontra diante da insurgéncia do antagonismo de
classe. A subjetividade operaria se mostra no fato que, em primeiro lugar, a unidade construida pelo capital permite
aos operarios romper a relagdo de troca com o capital. 4 relagdo de toca é substituida, no processo capitalista,
pela relagdo de forga entre as classes. [...] Adicionalmente, a subjetividade da classe operaria € revelada pelo fato
que a relagdo de troca ndo ¢ valida entre os operarios.” (NEGRI, 2016: 221-2)



98

do comunismo € o carater comunitario de como o trabalho se apresenta quando plenamente

dotado de criatividade e inventividade. Como desenvolve:

O comunismo consiste em criar condi¢gdes para a emergéncia de uma renovagio
permanente da atividade humana e da produgdo social a partir de implantagdo de um
processo de singularizagdo, auto-organizagdo e autovalorizacdo. SO um imenso
movimento de reapropriacao do trabalho enquanto atividade livre e criadora, enquanto
transformag@o das relagdes entre os sujeitos, s6 um desvelamento das singularidades
individuais e/ou coletivas, esmagadas, bloqueadas, dialetizadas pelos ritmos da
coercao engendrardo novas relagcdes de desejo capazes de revolver a situagdo atual. O
trabalho pode ser liberado porque, em sua esséncia, ¢ um modo de ser tendencialmente
coletivo, racional e solidario ao homem. O capitalismo e o socialismo submetem-no a
uma maquina logocéntrica, autoritaria e potencialmente destrutiva. (NEGRI;
GUATARRI, 2017: 10)

O carater ¢ comunitario; jamais submetido a dualidade pubico/privado e, por isso, a
centralidade de afirmar o comunismo como a posicao politica que afirma a forma comum de
produzir e reproduzir a vida. O comunismo ¢ a o nome da teoria politica da vida comum;
“podemos comegar definindo o comunismo desta maneira: o que o privado € para o capitalismo
e 0 publico € para o socialismo, o comum ¢ para o comunismo” (HARDT; NEGRI, 2016: 302).

A vida comum, por sua vez, ¢ igualmente cristalinamente definida:

Uma democracia da multidao s6 é imaginavel e possivel porque todos compartilhamos
o comum ¢ dele participamos. Pelo termo “comum?”, referimo-nos, em primeiro lugar,
ariqueza comum do mundo material — o ar, a agua, os frutos da terra e todas as dadivas
da natureza -, 0 que nos textos politicos europeus classicos em geral é considerado
heranga da humanidade como um todo, a ser compartilhada por todos. Mais ainda,
também consideramos fazerem parte do comum os resultados da produgao social que
sdo necessarios para interagdo social e para mais produgdo, como os conhecimentos,
as imagens, os codigos, a informacao, os afetos assim por diante. (HARDT; NEGRI,
2016: 8)

Se o desenvolvimento anterior permitiu evidenciar como a poténcia, na leitura negriana,
constitui-se como fundamento material e politico de toda a criatividade social, o passo que se
abre agora ndo exige oposicao, mas alargamento. Escobar ndo se insere fora desse movimento,
ele o acompanha e o reinscreve em outro plano. O que se delineia em sua formulagao do
comunismo como festa ndo ¢ um desvio da ontologia da poténcia, mas o seu desdobramento
sensivel: uma forma de apreender a criagdo coletiva para além da sua expressdo produtiva

direta. A festa, nesse sentido, ndo substitui a poténcia; ela a reencena em outra chave.

Enquanto Negri situa a criatividade social no coragdo da vida produtiva, mostrando
como a multiddo fabrica continuamente formas, temporalidades e mundos, Escobar desloca o
foco sem o abandonar. Seu interesse nao recai apenas no gesto criador, mas no modo como esse
gesto ¢ vivido, articulado, sentido e partilhado. A festa €, nesse registro, a experiéncia pela qual
a poténcia da vida se torna perceptivel. Ela ndo contradiz a ontologia do comum, mas a torna

mais densa ¢ mais ampla, abrindo um campo em que a criagdo aparece nao apenas como



99

instituicdo de novos modos de organizagdo, mas como transformagdo das sensibilidades que

sustentam o proprio tecido do politico.

Assim, Escobar participa da mesma recusa da transcendéncia e da mesma aposta na
imanéncia do devir que animam as leituras contemporaneas do comunismo. Nada o distancia,
em termos estruturais, da aposta negriana na capacidade coletiva de produzir mundos. O que
ele acrescenta, entretanto, ¢ a possibilidade de compreender esse processo ndo apenas na chave
da produgdo, mas também na chave da expressdo. Nao se trata de opor criagdo e festa, como se
fossem momentos distintos, mas de reconhecer que a festa ¢ uma das formas pelas quais a
criagdo se realiza como modo de vida. A festa ¢ a politica tal como ela se experimenta no plano

sensivel: quando o comum deixa de ser apenas estrutura e passa a ser vivéncia.

Desse modo, Escobar reinscreve a poténcia em um campo que nio ¢ econdmico, nem
militante, nem institucional, mas afetivo. A festa ndo se limita a0 momento do gasto ou da
suspensdao das normas; ela ¢ uma forma de tornar visivel aquilo que ja estava implicado no
movimento da poténcia, mas que ndo se esgota nele: a capacidade de produzir subjetividades e
corporalidades que escapam as formas tradicionais de ordenagdo. Nesse ponto, seu
materialismo converge profundamente com o de Negri. Ambos reconhecem que as formas

politicas s6 emergem porque a vida € capaz de criar continuamente figuras.

A festa, por isso, ndo compete com o comum; ela ¢ o nome de um certo modo de
experimenta-lo. Ela amplia a compreensao do comunismo enquanto paradigma, mostrando que
a reorganiza¢do da vida ndo se esgota na dindmica produtiva. H4 um excedente, ndo no sentido
de uma economia do gasto, mas no sentido de uma ampliagdo das capacidades perceptivas e
afetivas que permitem as coletividades reconhecer em si o proprio movimento da criagdo. A
festa € esse reconhecimento. Ela ndo se opde a multidao produtiva; ela a intensifica, permitindo

que a criatividade ndo seja apenas for¢a histdrica, mas também forma de sensibilidade.

Assim, ao retomar Escobar neste ponto, o objetivo ndo € contrapor sua proposta a
tradicdo da poténcia, mas mostrar como ele opera dentro dela, produzindo uma inflexao
interpretativa que a torna mais abrangente. A festa ndo corrige Negri; ela o complementa,
oferecendo um vocabuléario para aquilo que, na dindmica do comum, permanece invisivel
quando reduzido a produgdo: o surgimento de novas formas de vida. De certo modo, Escobar
da corpo ao que havia de mais subterrdneo nas andlises materialistas contemporaneas: nao

apenas a criagdo de novas instituigdes, mas a criagao de novas sensibilidades.



100

Esse acréscimo ¢ decisivo porque desloca o comunismo para um campo em que sua
inteligibilidade n3o depende de sujeitos portadores, nem de formas organizativas
predeterminadas. A festa, como paradigma, permite compreender o comunismo como um
processo que se realiza nos modos de vida, nos modos de sentir e de habitar o mundo, e nao
apenas na reestruturagio das formas econdmicas e politicas. E exatamente nesse ponto que sua
contribuicdo se torna incontornavel: ao lado da poténcia produtiva, surge a poténcia sensivel;
ao lado da multidao criadora, surge o corpo festivo; ao lado do comum estruturante, surge o

comum vivido.

Nao seria dificil, entretanto, avaliar o conjunto das posigdes e proposigdes tedricas das
linhas escobardianas e negrianas como fruto de um mesmo tempo historico. E um pouco o que
Rodrigo Nunes, em Nem horizontal, nem vertical: uma teoria da organizagdo politica, faz ao
avaliar o conjunto da produg¢do advinda dos autores herdeiros do chamado operaismo italiano,
no qual Negri ¢ figura de proa. Nunes afirma que o esgotamento pratico das teses
deterministicas, correlacionadoras diretas da subjetividade politica a posi¢do do individuo nas
relagdes de producdo, permitiu a abertura para uma nova busca de qual seria o inequivoco

sujeito revolucionario.

Do proletariado como sujeito na historia presente no Jovem Marx a exaltagao de “todos
o0s pdrias e estranhos, explorados e perseguidos de outras racas” empreendida por autores como
Marcuse e Fanon, o que subsiste ¢ uma resiliente confusdo entre potencial e necessidade
histérica. Nesse quadro Negri € o operaismo operariam apenas um descentramento de um

sujeito da historia que ainda se busca:

Ainda hoje, no entanto, tais descentramentos do proletariado industrial
frequentemente revelam um apego residual (ou nem tdo residual) as garantias de
transitividade — na medida em que facilmente assumem, ou a0 menos imitam, a forma
de uma busca pelo “novo sujeito revolucionario”. (NUNES, 2023: 133)

Nunes, posteriormente, desenvolve que duas linhas buscaram construir uma resposta
teorica a resiliéncia desse problema. Em primeiro lugar ha a o conceito de “articulacao
hegemonica”, por E. Laclau e C. Mouffe, que visava ocupar o lugar vaga pela transitividade
entre classe social e a¢do politica. Como afirma, “sem as garantias oferecidas pela necessidade
teleoldgica, a politica se tornaria integralmente uma questao de contingéncia. Nenhum grupo
social estava destinado a se constituir como sujeito politico, nenhuma determinagdo objetiva

era inerentemente mais politica que qualquer outra” (NUNES, 2023: 134).

Outra posicao filosofico-politica que se constitui em resposta a dificuldade supracitada

¢ a que encontramos em Alain Badiou e que se fundamente precisamente sobre o conceito de



101

acontecimento. Sob o signo do acontecimento nao ha possibilidade de uma razio tUnica da
historia subsistindo a fidelidade ao acontecimento, conceito que Badiou desenvolve em resposta
as consequéncias ontologicas advindas das revolugdes ocorridas no campo da matematica e da

l6gica entre os séculos XIX e XX,

O acontecimento lastreia o que ¢ o sujeito de qualquer discurso dado. Nao ha
pensamento, filosofia, antes do sujeito da verdade, ou melhor, da fidelidade ao acontecimento.
Apenas pelo conceito de acontecimento Badiou isola a multiplicidade inerente ao ser. Como

desenvolve Madarasz:

Desta forma, apo6s Freud, Heidegger, Sartre ¢ Foucault, o sujeito ¢ submetido ao
surgimento anterior de um acontecimento, sua razao de ser. Essa razdo orientard a
lingua-sujeito que, no inicio, pelo menos, se apresenta como uma negociagao entre o
acontecimento se se subtrai a um reconhecimento evidente, uma declaracdo de que
“isto” tem ocorrido, o sitio a que os efeitos de verdade do acontecimento dardo
topologia, e a representacao em termos da normalizagdo de um “estado de situagdo”.
O acontecimento se determina como ruptura da situagdo vigente. (MADARASZ,
2011: 58))

O formalismo do acontecimento, seu processo de fidelizagao, entretanto, se desenvolve
como algo universal (id.). E o ponto sobre o qual nos detemos; ao contrario da dupla Laclau e
Mouffe, que afirma a possibilidade de constru¢do de um arcabougo “democratico radical” para
a pratica de articulagio hegemdnica’!, Badiou desenvolve que o comunismo pode ser entendido

como o significante de um acontecimento-verdade no limite universal. Avaliaremos, a seguir,

70 «A contribuigdo principal de Alain Badiou para a filosofia é sua tese sobre a ontologia. A tese articula uma
relagdo tdo inexplorada, porém dentro do plausivel, entre matematica e metafisica que ajudou a filosofia francesa
a sair de uma longa época heideggeriana. [...] Esta matematica constituida ¢ aquela que a teoria dos conjuntos
inscreve. Assim, o Ambito inicial que analisaremos do trabalho de Badiou serd uma reflexdo a partir de Georg
Cantor. Tratara particularmente de mostrar como a axiomatizagdo da nocdo de multiplo que Cantor inventou, se
torna a tese fundamental de Alain Badiou sobre a identificacdo da ontologia com a matematica ou a teoria dos
conjuntos.” (MADARASZ, 2011: 29)

1 %0 processo em questdo é o de emergéncia, no ocidente capitalista, da “revolugdo democratica”. Observa-se
uma constituicdo da igualdade e da democracia como principio fundante, como ponto nodal de sutura. A igualdade
como principio inclui, no plano mais abstrato possivel, a equivaléncia como “[...] instrumento principal da
producdo do social”. Os autores referem-se a dois momentos politicos fundamentais da emergéncia da logica
democratica de equivaléncia. A Revolugdo Francesa, ao afirmar o poder absoluto do povo frente as hierarquias a
priori legitimadas, e a emergéncia do movimento trabalhista britanico, onde questiona-se a posi¢do diferencial,
formalmente legitimada, entre trabalhadores e proprietarios. O apelo a igualdade, mesmo com suas limitagoes
“liberais” comumente notadas, ilustra o sentido da normatividade valorativa materialista da estrutura tedrica dos
autores. Ao referir o novo 1éxico politico, hegemonico e igualitdrio, como uma forma ja ligada ao equivalente,
Mouffe e Laclau observam sua abertura a percep¢ao do abismo da ndo-sutura no politico. A generalizagio da base
igualitaria e de equivaléncia torna-se o marco normativo e valorativo para um projeto democratico radical tendo,
por sua vez, o fundo tedrico na possibilidade de construgdo de politicas na percepgao da abertura.” (LEITE, 2020b:
179)



102

como Badiou, ao lado de S. Zizek, buscaram, nas primeiras duas décadas do século XX,

reanimar o debate acerca do comunismo reafirmando sua posi¢ao universalista e racionalista.

4.2. Badiou, ZiZek e o debate acerca da “Ideia do comunismo”: a busca pela heranca
universalista

Se o caminho percorrido até aqui buscou recolocar o comunismo no terreno da
imanéncia; seja pela criatividade difusa que marca a poténcia coletiva, ou pela abertura sensivel
que Escobar identifica sob o paradigma da festa, ¢ importante reconhecer que, no periodo
histérico imediatamente posterior aos que tais leituras foram produzidas, uma outra tentativa
de reabilitar o termo se consolidou em direcdo distinta. Refiro-me a0 movimento internacional
que, a partir do final dos anos 2000, procurou recolocar o comunismo como problema filosofico
central através de uma série de encontros e semindrios que ganharam visibilidade global:
reunides em que a “hipotese comunista” foi explicitamente retomada como nome possivel para
areorganizagao do campo politico. Esses seminarios, animados sobretudo por intervengdes que
buscavam restituir ao comunismo uma fun¢ao conceitual mais elevada, deslocaram o foco da
imanéncia produtiva para uma formalizagdo universal, racional e orientada pela ruptura. Sao,
imediatamente, frutos tedricos do momento em que se buscava teorizar e encontrar alternativas

para a crise financeira de 2008, como bem demonstra o texto de introducdo a publicacao

editorial do primeiro seminario, assinado por ZiZek e Costas Douzinas (2010).

Nessa outra linha, o comunismo nao aparece como desdobramento direto da criagdo
social, tampouco como paradigma sensivel ou como inven¢do de modos de vida. Ele retorna
como nome para uma exigéncia mais abstrata, como hipdtese capaz de interpelar qualquer
situacdo e exigir dela a abertura a uma verdade que ndo se confunde com as determinagdes
empiricas que a atravessam. A pergunta que se formula ai ja ndo é quem realiza o comunismo,
nem quais sao as for¢as materiais que o impulsionam; €, antes, sob que condi¢des uma politica
pode ser reconhecida como comunista, qual ¢ a operagdo que institui uma ruptura no interior
das situacdes e que torna possivel reorganizar o campo do igualitario. Trata-se, portanto, de
uma tentativa de reinscrever o comunismo na ordem das formas e dos procedimentos, € menos

no terreno da proliferacao de praticas ou da expansao sensivel da vida comum.

Esse deslocamento, que encontrou nos semindrios internacionais um espago de

afirmacao particularmente intenso, introduz um outro modo de pensar a politica: ndo mais como



103

continuidade criadora, mas como corte; ndo como expansdao da sociabilidade, mas como
fidelidade a uma emergéncia que forca a situagdo a se reordenar; ndo como multiplicidade
sensivel de modos de vida, mas como universalidade abstrata de um principio igualitario. Ao
lado das leituras que enfatizam a poténcia e o comum vivido, aparece, entdo, essa tentativa de
resgatar o comunismo como horizonte formal que prescreve critérios e orienta a agao politica a

partir de exigéncias que excedem o plano imediato das relagdes sociais.

E nesse contexto que o debate que agora se inicia deve ser situado. Nao ha ruptura direta
com o que foi desenvolvido antes, mas ha uma mudanca clara de escala: se até aqui examinamos
0 comunismo como experiéncia imanente, agora sera preciso acompanhar essa tentativa de
recolocd-lo como hipotese filosofica, como nome para um procedimento que articula
universalidade, ruptura e verdade. A partir desse ponto, torna-se possivel compreender por que
esses seminarios tiveram tanto impacto € como ajudaram a consolidar uma interpretagao do
comunismo que insiste em preservar sua for¢ca normativa e sua capacidade de instaurar, no

interior do existente, uma reorganizagao do possivel.

Para Alain Badiou ser comunista ¢ ser fiel a um acontecimento. Um acontecimento
politico que instaura uma verdade e um sujeito dessa verdade. O acontecimento verdade
instaura uma novidade que ndo ¢ subsumida ao mundo anterior. O sujeito fiel a verdade politica
acredita estar se engajando no novo. Para o autor, entretanto, a ideia de novo tem uma dimensao
universal precisa. Nao ¢ toda flutuacao politica que instaura o realmente novo na cena. O novo
¢ novo perante uma invariante, uma ideia que ndo mais pode ser dissipada na historia.

Comunismo ¢ o significante desse conceito. Ou, nas palavras de Ivan de Oliveira Vaz:

Apesar de se relacionar com as massas e com suas revoltas, ¢ preciso ter bem claro
que o que caracteriza o acontecimento politico, para Badiou, ndo é o namero. Se 51%
da populacdo de determinado pais quisesse aniquilar os 49% restantes e fosse as ruas
manifestar esse desejo morbido, isso ndo seria de maneira alguma um acontecimento
no sentido em que o filésofo emprega o conceito, mas apenas uma demonstragdo pura
e simples de deméncia coletiva. Em politica, o que € novo, o que faz acontecimento,
tem a ver sempre com o que Badiou chamava, na década de 1970, de “invariantes
comunistas” — praticas que sintetizam formulagdes igualitarias “antiproprietarias e
antiestatais”. E sdo os invariantes comunistas que dardo lugar ao que o filésofo chama,
em Teoria do Sujeito (de 1982), de “ideia comunista” e, nos dias de hoje, de “hipdtese
comunista”. (VAZ, 2019: 21)

Badiou desenvolve que estamos, enquanto espécie humana, apenas no comego de todo
um processo de surgimento e cristalizagdo das ideias de igualdade e solidariedade. Chega a
comparar a idade da espécie com a longa histdria bioldgica dos dinossauros (2019: 37) para
afirmar que as supracitadas invariantes estdo apenas no “t€énue comeco” de suas gestacdes. Na

historia moderna, seguindo essa linha, estariamos ainda no comeg¢o de um acontecimento



104

fundamental marcado por dois pontos de ruptura inequivocos, a saber, a Revolugao Francesa e

a Revolu¢do de Outubro de 1917.

As duas revolucdes lancaram, na percep¢ao do autor, as bases para a igualdade, a
solidariedade e a comunidade como paradigmas. E sdo apenas um comego, como desenvolve

em texto:

Comego de qué? Sabe-se que os participantes da Revolugdo Francesa pensaram
realmente que eram um comeco absoluto. A pravo disso é que mudaram o calendario.
E no novo calendério o ano I era o ano da criagdo revolucionaria da Republica
francesa. Para eles, a Republica — a liberdade, a fraternidade e a igualdade — era um
novo comeco da espécie humana, apds milénios de despotismo e de infortinio para as
vidas populares. [...] E a Revolucao Russa? Ela também pensou que estava iniciando
uma nova etapa para a espécie humana, a etapa comunista, a etapa na qual a
humanidade total, para além dos paises e das nagdes, se organizaria ela propria para
decidir em comum sobre o que tem para ela um valor comum. “Comunismo” ¢ a
afirmag¢do de que ¢ comum a todos os homens deve se objeto incessante do
pensamento, da agdo da organizagdo. Esta é entdo nossa primeira observagdo: a
espécie humana talvez so esteja comecando as ser ela mesma. E talvez sob a palavra
“revolucdo”, especialmente “revolugdo de 19177, seja preciso entender: comego, ou
recomego, da historia da espécie humana. (BADIOU, 2019: 37-8)

No texto proferido no semindario de 2009, publicado também como o quarto capitulo do
livro A hipotese comunista. Badiou sintetiza o que o comunismo existe apenas no limiar entre
o sujeito e a histdria. Ser comunista, na presente perspectiva € se lancar numa subjetivacdo em
que o real politico se projeta na Histdria, em suas palavras, “a subjetivagdo ligava, no elemento
da Ideia do comunismo, o pertencimento local a um processo politico € ao imenso dominio
simbolico da marcha da humanidade em direcdo a sua emancipacdo coletiva. Distribuir
panfletos na rua também era subir ao palco da Historia” (BADIOU, 2012: 135). Se colocar no
palco da historia ao se tornar comunista. E a principal emanagio da fidelidade ao acontecimento
verdade em Badiou. H4 uma dimensdo, de certo, de escolha racionalizavel por estar nessa

posig¢ao politica.

Isso fica consideravelmente mais explicito quando o filésofo explica o que o ato de se
tornar comunista impde aos que se fidelizam. Ele possibilita a saida do determinismo da vida
fadada ao viver no e para um Estado dado. Possibilita, demonstra, afirma a possibilidade de
outro devir. Uma excecdo ao prévio que era dado como certo. H4 uma dimensdo de

convencimento militante para o entorno.

E precisamente nesse ponto que o autor demonstra como a Ideia do comunismo se torna

corporea:

A razdo mais simples € que a histéria comum, a historia das vidas individuais, ocorre
no Estado. A histdria de uma vida por si mesma, sem decisdo nem escolha, uma parte
da historia do Estado, cujas mediagdes classicas sdo a familia, o trabalho, a patria, a



105

propriedade, a religido, os costumes... A proje¢do heroica, mas individual, de uma
excecdo a tudo isso — como ¢ um processo de verdade — também quer estar em partilha
com 0 outros, quer se mostrar nao s6 como exce¢ao, mas também como possibilidade
agora comum a todos. E esta é uma das fungdes da Ideia: projetar a exce¢do no comum
das existéncias, preencher o que s6 faz existir como uma dose de inaudito. Convencer
meu entorno individual, esposo ou esposa, vizinhos, amigos e colegas, de que existe
também a fabulosa excecdo das verdades em devir, de que ndo estamos fadados a
formatagdo de nossa existéncia pela exigéncia do Estado. [...] O gesto mais comum
nessa visao das coisas ¢ levar alguém a uma verdadeira reunido politica, longe de seu
ambiente, longe de seus parametros existenciais codificados, a um alojamento de
operarios malianos, por exemplo, ou aos portdes de uma fabrica. Indo ao local onde
uma politica procede, ele decidira sua incorporag@o ou sua retirada. Mas para ir ao
local, é preciso que a Ideia — e ha dois séculos, ou talvez desde Platdo, trata-se da Ideia
do comunismo — o pré-desloque na ordem das representacdes, da Historia e do Estado.
(BADIOU, 2012: 144-5)

Interpreta-se, o primado ¢ da Ideia sobre a sua corporificacdo. H4 uma prioridade ao
convencimento racional de que € possivel uma nova subjetivacao a partir de um contato com a
“vida nua militante”, além-Estado. Uma proje¢do no Real além de suas limita¢des simbolicas,
mas, invariavelmente, mediado pelo racional, mesmo que os exemplos sejam “corporais”
(reunides, panfletagens, visitas militantes). A precedéncia da Ideia ¢ notéria na referéncia, mais
precisamente filiagdo, ao gesto platonico de constru¢do de uma Ideia de “novo mundo
possivel”. O enfoque esta no “universal residual” dessa ideia contra o produtivo ja-existente

(que busca se produzir sem contencdo, por isso devir, em Escobar e Negri).

Slavoj Zizek supera, inclusive, muitos dos receios badiounianos’? de afirmagio desse
universal-racionalismo. Em apresentagdo igualmente proferida no seminario de 2009 sobre a
Ideia do Comunismo, e publicada no Brasil no livro de 2011, Primeiro como tragédia, depois
como farsa, o filosofo esloveno expande essa faceta racionalista da ideia comunista ao

reivindica-la como base para um novo momento iluminista.

2 Em Badiou a fidelidade a verdade representa uma forma de fazer filosofia materialista que estd, a0 menos em
parte, afastada da expectativa de totalizagdo do ser na razéo. De fato, Badiou coloca em primeiro plano a resiliéncia
da multiplicidade em forte oposi¢do a sutura em uma emancipagdo Gltima ou em uma totalizagdo no absoluto da
razdo. Isso se da muito pela insisténcia de sua filosofia no carater, em ultima instancia, ficcional de toda totaliza¢do
matematica pos-Cantor. E possivel interpretar Badiou como um autor plenamente pés-revolugio simboélica sendo,
assim, suas totalizagdes “ideais” algo da ordem de “forgamentos”, ficgdes necessarias para dotar de coeréncia
conjuntos ndo possuem fechamento por si. Ou, nas palavras de Adriel Trott: “Such a concession Alain Badiou is
not willing to make. For Badiou, Hegel’s whole is not only morally and politically unjust; after Cantor, Badiou
concludes, the whole is not. That it is not shows that any claim to have achieved totality is false and irretrievably
so because a totality of all that exists is impossible to maintain. And so, as the champion of the whole, Hegel could
be called not just Badiou’s principal adversary but also his primary target.” (TROTT, 2015: 59-60)

“Tal concessdao Alain Badiou ndo estd disposto a fazer. Para Badiou, o todo de Hegel ndo ¢ apenas moral e
politicamente injusto; apds Cantor, conclui Badiou, o todo ndo ¢. O fato de que ele ndo ¢ mostra que qualquer
pretensdo de ter alcangado uma totalidade ¢é falsa — e irremediavelmente falsa — porque uma totalidade de tudo
0 que existe ¢ impossivel de sustentar. E assim, como o campedo do Todo, Hegel pode ser chamado néo apenas
de o principal adversario de Badiou, mas também de seu alvo primordial.” (tradugdo nossa)



106

Inicialmente, ao lado de Negri (¢ Escobar), o filésofo endossa o processo de
espraiamento da subjetividade proletaria para o todo tendencial da sociedade. A subjetivagao
proletaria, como desenvolve, constitui uma pléiade de individuos, sem apelo nenhum nenhuma
a uma substancia a priori de classe, de posi¢do nas relagdes de producdo, que apenas podem

emergir quando apelam ao universal. Como desenvolve em texto:

Ha sujeitos que, dentro do coletivo humano, personificam diretamente a posi¢do
proletaria da subjetividade sem substancia. Por isso, a aposta comunista é que € a inica
maneira de resolver o problema “externo” (a reapropriagdo da substancia alienada) é
transformar radicalmente as relagdes (sociais) intersubjetivas. E crucial, portanto,
insistir na Ideia emancipatdria igualitadrio-comunista, e insistir num sentido marxiano
muito preciso: ha grupos sociais que, por ndo ter lugar determinado na ordem
“privada” da hierarquia social, representam diretamente a universalidade; sdo o que
Ranciére chama de “parte de parte alguma” do corpo social. (ZIZEK, 2011: 88-9)

Zizek, inclusive, afirma de maneira muito semelhante as posicdes de Negri e Escobar
que a politica emancipatdria vira de uma “combinagao explosiva de multiplos agentes” (id.:
83). Essa multiplicidade explosiva, outrossim, ¢ submetida ao cogito cartesiano, ponto nodal da
filosofia e da posicao politica do filosofo. Em suas palavras, “precisamos de uma nogao mais
radical do sujeito proletario, um sujeito reduzido ao ponto evanescente do cogito cartesiano”

(id.).

O autor se defende, de antemao, das interpretagdes que porventura o registrariam,
automaticamente, como um defensor direto da feicdo que o sujeito “autoconsciente” de
Descartes teve na modernidade. Em O sujeito incomodo o esloveno desenvolve que o referido
cogito encerra, em si, um “avesso esquecido, o nlicleo excessivo desconhecido do cogito, que

vai além da apaziguadora imagem do Si transparente” (ZIZEK, 2016: 22).

O filésofo, na sequéncia do referido livro, desenvolve o que significa esse cogito
excedente. O esloveno explicita que sua concep¢ao de cogito esta afastada da leitura tradicional
que considera o esse apice do desenvolvimento teorico de Descartes como possuindo um ponto
analogo ao Eu ou Ego de Freud. O autor vai afirmar que ha, no cogito, uma dimensao que incide
e explica diretamente a natureza do inconsciente, ou do isso/ego. E contra a posigdo
heideggeriana que ele constrdi essa interpretagcao. Heidegger, para o autor, ¢ a origem de uma
leitura que afasta o cogito cartesiano como uma “racionalismo pré-simbolico”. Como explicita,
Heidegger, junto com Wittgenstein, Merleau-Ponty e outros, desenvolve “o arcabougo
conceitual que permite que nos livremos da concepcao racionalista de sujeito como um agente
auténomo que, excluido do mundo, processa como um computador os dados fornecidos pelos

sentidos” (ZIZEK, 2016: 84).



107

Visando ancorar sua interpretacdo em uma leitura de Lacan, o filosofo conceitua que ¢é
o Inconsciente a base do excedente do cogifo e ndo eu. O Inconsciente que seria a dimensao
que “resistiria” as demandas do mundo-da-vida, do simbdlico social, que interpela o sujeito. O
Inconsciente que permitiria que um minimo de defesa perante o “Principio da realidade”. Na

leitura de Zizek:

Em resumo, minha intencdo ¢ ler a afirmagdo de Freud de que “o Inconsciente ¢
atemporal” contra o pano de fundo da tese heideggeriana da temporalidade como o
horizonte ontologico da experiéncia do Ser: precisamente na medida em que esta “fora
do tempo”, o status do Inconsciente (pulsdo) ¢ “pré-ontologico” (como Lacan afirma
no Semindrio 11). O pré-ontolégico ¢ o dominio da “noite do mundo” [...] (ZIZEK,
2016: 85).

Dito isso, torna-se incontornavel reconhecer que esse retorno badiouniano e zizekiano
a0 comunismo como nome de uma racionalidade universal, fundada ora na fidelidade a excecao,
ora no ponto légico do cogito como “nucleo sem substancia”, situa-se em um polo quase
antipoda das posi¢des examinadas at¢ aqui em Negri e Escobar. Em ambos os autores da
imanéncia, o comunismo nao ¢ o resultado de uma projecao racionalizante que interpela sujeitos
a partir de um ponto vazio anterior a historia; ele ¢ um processo j4 em curso, um modo de
criacdo coletiva que se desdobra no proprio terreno das praticas e das sensibilidades que
compodem a vida. Em Escobar, especialmente, o inconsciente ndo estéd apartado do historico, ele
¢ histérico até o mais intimo limite, tecido por sedimentagdes afetivas e perceptivas que

emergem da propria pratica social.

Nao ha, portanto, qualquer necessidade de reinscrever uma instancia logico-
transcendental, um “cogito unitario”, para sustentar o comunismo como possibilidade. Pelo
contrario: a exigéncia de um nucleo racional exterior a vida, ou anterior a ela, aparece como um
recuo logocéntrico, uma tentativa de reinstalar um ponto de garantia que a propria historicidade
radical da festa escobariana dissolve. Negri, de modo anélogo, recusa a postulacdo de um
sujeito-dever-ser do comunismo; seu comunismo ndo depende de adesdo a Ideia, mas do
transbordamento incessante da poténcia produtiva da multiddo. Em ambos, o comunismo nao
precisa ser pensado como horizonte normativo a ser alcangado pela via da razao ou da fidelidade
a exce¢do: ele ja existe como pratica, como gesto, como criagdo historica e sensivel. E
justamente nesse ponto que o contraste se torna decisivo para este capitulo: enquanto Badiou e
Zizek reinscrevem o comunismo na ordem da Ideia, Negri e Escobar o recolocam no plano da

vida, como aquilo que a prépria vida, quando criadora, ja sabe fazer.



108

4.3. Como o comunismo como festa pode contribuir nos debates contemporaneos sobre a
operacionalizacdo do comunismo

Muitas das teses de autores como Badiou e Zizek ainda estdo baseadas em exaltagoes.
Exaltacdo de posicoes ideias, ideais e projetos que se articulam sob significantes como

2

“emancipacdo”, “liberta¢do”, “engajamento”; quando ndo palavras de ordem negativas como
“superacdo da alienacdo” e “fim da exploracdo de espagos comuns”. A dimensdo do

posicionamento relativamente racional para “ativar” o futuro, como vimos, ¢ central.

Nossa percepgao do comunismo, em contraposi¢ao, se volta para a raiz politica do termo
na maneira em que ja desenvolvemos no decorrer do presente trabalho. O comunismo ¢ a teoria
politica que propaga e busca a expansao da vida sob o comum. E o comum, observamos, nao
pode ser ditado pelo Estado ou pelo mercado, ele ¢; ele, como observamos na percepcao de
Althusser recolhida no capitulo anterior, jd-existe. Em algum nivel se ¢ comunista quando se
defende o a vida em comum mesmo que o termo nunca tenha sido apresentado ao sujeito. No
mesmo sentido consideravel parte dos comunistas declarados nunca nem tangeram o sentido do
termo. Muito, notamos, pelo foco historico que os partidos € movimentos de esquerda tiveram

apenas dimensao da melhor distribuicao de riquezas.

O comunismo por si vai além. Se ¢ comunista quando se sabe que ha algo que a vida
nos fornece que excede toda contengdo, toda necessidade de distribui¢do e, no limite, toda
axiomatizacdo produtiva. O comunista ¢ alguém que afirma, da mesma maneira que vemos na
can¢do Muito, de Caetano Veloso, ndo apenas a possibilidade, mas o imperativo de que um dos
horizontes de nosso mundo ¢ o “luxo para todos”. O debate contemporaneo acerca do
comunismo vai mostrar que o pensar como Escobar expode, como festa, da producao de corpos
e de vida potente, ¢ algo que esta muito mais proximo da vida efetiva das pessoas do que a

simples exaltacdo de um ideal de universalidade.

Iniciamos essa aproximacao do paradigma da festa de Escobar com o debate
contemporaneo por uma breve considera¢do ontoldgica: a muito a teoria politica e a filosofia ja
resolveram o problema da escassez e do sofrimento material como algo incontornavel.
Rousseau levou o contratualismo as tltimas consequéncias ao afastar todo conflito, por honra
ou por limitacdes de ordem fisica da terra, da natureza humana. A figura da floresta primeira,
onde a falta de recursos ¢ impensavel ¢ basilar em sua teoria do Estado de Natureza. Sob a
floresta primeira os homens encontram tudo o que precisam. Se querem beber, bebem; se

querem comer comem. Se quiserem uma magca ¢ so esticar o braco. Em pura natureza o conflito



109

¢ ndo apenas desnecessario, mas, em sua estrutura, impossivel se ser simbolizado. E o que

ilustra Althusser ao posiciona-lo como um autor da linha do materialismo do encontro:

Nao foi ainda suficientemente apontado que o segundo Discurso comega por uma
descrigdo do estado de natureza que destoa das outras descri¢des de sua espécie pelo
fato de dividir-se em dois: um “estado de pura natureza”, que estd na Origem radical
de tudo, e o “estado de natureza”, que deriva das modificacdes impostas ao puro
estado. Em todos os exemplos do estado de natureza que nos oferecem os autores do
Direito natural, observa-se, com efeito, que este estado de natureza ¢ um estado de
sociedade, seja de guerra de todos contra todos, seja de paz. Como lhes reprova
Rousseau, eles projetaram o estado de sociedade sobre o estado de pura natureza.
Rousseau € o tinico que pensa o estado de “pura natureza”, ¢ ao pensa-lo, o tem como
um estado sem nenhuma relagao social, seja positiva ou negativa. Ele nos d4 uma idéia
deste estado através da imagem fantastica da floresta primitiva, que nos faz lembrar
de outro Rousseau, Le Douanier, em cujas florestas erram individuos isolados, sem
relagdo entre eles, individuos sem encontro. [...] . A floresta é o equivalente ao vazio
epicurista no qual cai a chuva paralela de 4tomos: ¢ um vazio pseudo-browniano no
qual os individuos se cruzam, ou seja, ndo se encontram, sendo em breves conjunturas
que ndo duram. [...] Que o nada de sociedade seja a esséncia de qualquer sociedade,
isso € uma tese audaciosa, cuja radicalidade escapou nio sé a seus contemporaneos,
mas a numerosos comentadores posteriores. Para que exista uma sociedade
efetivamente, o que é necessario? E preciso que o estado de encontro seja imposto aos
homens, que o infinito da floresta, como condi¢@o de possibilidade do ndo-encontro,
se reduza ao finito por razdes externas, que catastrofes naturais a dividam em espagos
reduzidos, em ilhas, por exemplo, onde os homens sejam forgados a se encontrar, ¢
forcados a um encontro que dure: for¢cados por uma forca maior do que eles.
(ALTHUSSER, 2005: 21-2)

Seguindo Rousseau, ndo ha nada em nosso ser que necessite da escassez, da propriedade
ou de qualquer outro marcador de diferenca e exclusdo. Hobbes colocou o medo como esséncia
de nossa natureza, Locke a propriedade. Rousseau, em larga medida e ainda sendo
contratualista, nos libera desses imperativos ja-sociais. Somos plena poténcia, inclusive de viver

para o luxo, para o fruir proveitoso da vida, para a festa.

E muito o que materialmente nota Bataille em sua leitura antropologica das diferentes
formas de vida social. Para o filésofo a produ¢do humana ¢ muito mais prodigiosa em “gastos
inateis” do que na producado e reproducdo imediata das condi¢des necessarias da vida. A vida,
e ndo apenas a social, é para o excesso e, por isso, tem na festa uma de suas principais
modalidades de existéncia. E pelo excesso pois o que transborda no mundo é energia em

excesso: “o sol nos da sem nunca receber”.

Hé um transbordo de energia na terra. E, por isso, o nucleo de toda ortodoxia da ciéncia
econdmica esta fadado a girar sobre um fenomeno apenas restrito (ou melhor “aparente”), a
escassez, € jamais sobre a generalidade da vida humana. E como desenvolve Anderson Barbosa

Camilo:



110

O que se torna central nessas asser¢oes de Bataille é que a primazia do principio da
perda, do dispéndio, em relag@o ao principio da acumulacdo e da utilidade, inscreve-
se enquanto perspectiva pela qual a historia e o mundo sdo interpretados. Destaca-se
o deslocamento realizado na teoria da economia geral, uma espécie de subversao da
economia: ao invés da producdo e da aquisicdo, é o dispéndio o ator primordial dessa
economia da historia universal. A preocupag@o com a miséria, isto é, com a falta, da
a produgdo o estatuto de objeto mais valioso para o pensamento econdmico, mas,
segundo Bataille, esse estatuto ¢ somente aparente. Na realidade, o esfor¢co da
humanidade de dirigir majoritariamente suas forgas para a atividade produtiva e util
ndo consegue barra a presenca do dispéndio. (CAMILO, 2019: 46)

Seguindo Mauss, Bataille constroi a interpretagao de que a dadiva e a dispéndio sao, em
sociedades onde o imperativo da acumulagdo de capitais ndo foi desterritorializado, o momento
de realizacdo de um objetivo pessoal e social. Produzir, investir, manter ¢ apenas um momento
do consumo mais suntuoso, o que ¢ realmente valorizado socialmente. O fulcro ndo esta no que

se acumula, mas como se destrdi essa acumulagdo. Ou, avangamos, como se festeja.

O capitalismo como sistema produtivo, na teorizagdo em tela, ¢ apenas o apice da
repressao do principio do dispéndio e da perda. Como observamos na leitura de Camilo (id.:
51), “colocar como primario o gasto, ao invés do acumulo, a perda, ao invés do lucro, enquanto
via de interpretacdo do movimento do universo e da historia da vida humana, ¢ a revolugao
copernicana que Georges Bataille opera em sua tese da economia geral”. Reposicionar o
dispéndio, a festa, o luxo no centro, na leitura de Bataille, reconstréi o equilibrio da humanidade
com a gratuidade galdtica. A festa, aqui, ndo ¢ metafora: ¢ figura ontoldgica e politica do

transbordamento histérico da vida.

“O sol nos doa toda a energia que precisamos sem nada receber, de forma gratuita”. O
mote de Bataille, até pouco tempo, parecia, talvez, extremamente limitado aos organismos que
autonomamente sintetizam essa energia para alimento ou, se extremamente expandida aos
limites de uma vida social humana equilibrada com a natureza imediata, restrita as sociedades
que ndo conheciam as necessidades energéticas da vida moderna. Essa perspectiva certamente
comeca a mudar recentemente. E o que Aaron Bastani desenvolve em seu livro Comunismo de
luxo totalmente automatizado. Nele o autor afirma que estamos no limiar de pensar e construir
uma sociedade ancorada fortemente na pos-escassez e que muito da crise do capitalismo
contemporaneo se encontra na cada vez mais dificil necessidade de conter esse mundo que urge

para ser liberto da conten¢do que com Bataille nos referimos.

Bastani ¢ nitido ao definir o comunismo:

A palavra “comunismo” é utilizada aqui em beneficio da precisdo; a inteng@o ¢ denotar
uma sociedade na qual o trabalho seja eliminado, a escassez seja substituida pela
abundancia; e na qual trabalho e lazer se misturem numa coisa s6. (BASTANI, 2023:
63)



111

O autor afirma que a possibilidade de uma sociedade de luxo assim orientada sera fruto
do que chama de “terceira ruptura”, a saber, existiram trés grandes transformagoes tecnoldgicas
na vida humana que levaram para outro patamar a relacao das sociedades com a escassez: a
neolitica que possibilitou o surgimento, pela agricultura e pecuaria, de povos sedentarios; a
industrial que liberou a energia contida em combustiveis fosseis permitindo uma ampla
substituicdo de for¢a muscular humana e animal; e por fim a da digitaliza¢do, ainda em
desenvolvimentos iniciais, que permite a abundancia de informacgdes. Essa tltima, o autor
afirma, ja estd construindo uma “oferta” que levara o mundo para uma situagao de pds-escassez
em diversos aspectos da vida, como afirma, “dadas as possibilidades decorrentes da Terceira
Ruptura, com o surgimento de uma oferta extrema de informagdes, mdo de obra, energia e
recursos minerais, essa [0 comunismo] deve ser vista ndo sé como uma ideia adequada ao nosso

tempo, mas também anteriormente impossivel” (id.: 63-4).

O ponto decisivo em Bastani, e que dialoga diretamente com todo o arcabougo da festa,
do excedente e do comum, € que a abundancia ndo ¢ mais uma hipotese antropoldgica ou
ontoldgica; ela se tornou uma tendéncia material inscrita no préprio desenvolvimento
tecnoldgico. A energia solar, nesse sentido, ndo € apenas uma nova matriz energética: ela é a
irrup¢do de uma fonte de poténcia que se aproxima prodigiosamente da gratuidade cosmoldgica

descrita por Bataille.

O sol, afirma Bastani, oferece uma oferta energética tdo exagerada que a logica da
escassez, fundamento objetivo do Estado, da propriedade e da propria axiomatizacao capitalista,
comeca a perder sua dimensdo de necessidade ontolégica. E energia que “quer ser livre”, ndo
porque tenha vontade, mas porque sua abundancia estrutural tende a escapar a qualquer forma
de contencdo privada. Em outras palavras: o proprio horizonte energético do mundo pressiona
para se tornar comum, apresentando uma positividade material que desafia a capacidade
histérica do capitalismo de cercar, medir e tarifar o fluxo da vida. E essa pressao sé se intensifica
quando observamos que a propria tecnologia de captacdo dessa energia evolui em ritmo

exponencial, como o proprio Bastani demonstra ao afirmar que:

Como um reator nuclear fixado no centro do nosso sistema solar, o Sol é responsavel
por todos os organismos que vocé vera em sua vida. Com efeito, toda a vida na terra
- desde bactérias até arvores e, sim, vocé — resulta de uma série de reagdes quimicas
cuja génese foi alimentada pela energia solar. A humanidade possui tecnologia para
capturar e armazenar essa energia ja ha décadas, mas, em comparacdo com o0s
combustiveis fosseis, até recentemente ela permanecia ndo econdmica e
inconveniente. Ainda assim, nas primeiras décadas do século XXI isso comegou a
mudar — o que significa que, assim como a Terceira Ruptura ¢ alimentada por uma



112

oferta extrema de informagdes ¢ de mao de obra, essa logica também se aplica a
energia. (BASTANI, 2023: 119)7

Essa mesma tendéncia se observa no campo da mao de obra, que Bastani identifica como
outro eixo da pds-escassez em maturagdo. A automagao, longe de ser apenas um mecanismo de
ganho de produtividade, carrega em si uma contradi¢do irredutivel: toda forma de trabalho que
se aproxima da abundancia, da replicabilidade e da ndo-escassez ameaga o principio basilar da
extragdo de valor. O trabalho automatizado também “quer ser livre”: ele aponta para um mundo
em que tempo, forca e inteligéncia deixam de ser mercadorias raras, € em que a propria nogao

de emprego perde sua centralidade disciplinar.

O capitalismo reage a isso expandindo cercamentos, prolongando temporalidades de
divida, reterritorializando cada centimetro de vida comum. Mas a expansdo objetiva dessas
tecnologias revela algo mais profundo: o comum, que sempre existiu como modo de vida
reprimido, contido e capturado, encontra agora uma tendéncia material exorbitante a sua propria
expansdo. Nao se trata de moralidade que se torna realidade, mas de uma realidade historica
que o capitalismo tentou sistematicamente obscurecer. A pos-escassez apenas desnuda essa
pulsagdo originaria do comum, intensificando o conflito entre a vida que quer se liberar e as
formas que procuram conté-la, e € nesse campo de forgas que o debate contemporaneo sobre o

comunismo precisa ser reinscrito.

Bastani conclui seu livro com uma tese que, para as posi¢des que tratamos, ¢ central:

O comunismo de Luxo Totalmente Automatizado ndo ¢ um manifesto para os poetas
ingénuos. Em vez disso, nasce do reconhecimento de uma vez mais 6bvia: que em
meio as mudancas da Terceira Ruptura, o “fato” da escassez estd se deslocando de
uma certeza inevitavel para uma imposicao politica. (BASTANI, 2023: 276)

O autor desenvolve que essa imposicdo politica se manifesta por contagdes: taxas,
ingressos, escassez fabricada e coisas semelhantes, que ficardo cada vez mais arbitrérias e

injustificaveis na sociedade. A saida, pensamos, passa por reafirmar que esses bens sdo bens do

73 “Portanto, embora a energia solar fornega atualmente pouco mais de 2% da eletricidade mundial, as tendéncias
observaveis por mais de uma década indicam que isso esta prestes a mudar drasticamente — em especial nas partes
do mundo onde a paridade com os combustiveis fosseis sera alcangada nos proximos dez anos. Se a taca de
crescimento anual de 40%, que persistiu ao longo do ultimo meio século continuasse até 2035, isso significaria
uma capacidade solar global de 150 terawatts — atendendo nao sé as necessidades mundiais de eletricidade, mas,
seguindo projegdes ja delineadas, todos os requisitos energéticos da humanidade. Caso essa tendéncia desacelere
nos proximos anos, como ¢ comum com a progressdo de qualquer curva de experiéncia, ainda permanece razoavel
prever uma completa transi¢@o global para energias renovaveis em algum momento dos anos 2040. (BASTANI,
2023: 122)”



113

comum e ndo do mundo da mercantilizacdo e do valor. Sobre estratégias para essa entrada em

forca no comum e a possivel contribuicao de Escobar nos debrugaremos agora.

O filésofo e critico cultural Mark Fisher desenvolveu, na ltima etapa de sua produgao,
um conjunto de teses que foi além da critica “negativa” pela qual ele ficou mais conhecido, a
saber, a critica ao “realismo capitalista”. O autor avangou no que ficou conhecido como etapa
“hauntoldégica” de sua obra, culminado no desenvolvimento do que chamou de “comunismo
4dcido”.”* Fisher argumenta que muito do imagindrio atual da relagdo entre capitalismo e
socialismo foi gestado em um periodo especifico da Guerra Fria, nos anos 1970, em auxilio aos
processos de reestruturacao produtiva do capitalismo na génese do poés-fordismo. A URSS,
como grande simbolo, foi extensivamente retratada naquele periodo, pela propaganda ocidental,
com “imagens negativas relacionadas a submissao burocratica e melancolica dos individuos
[...] esses robds cinzas se arrastam sendo submetidos aos comandos de cima para baixo vindos

da cabega falante, que claramente referéncia o /1984 de Orwell” (FISHER, 2025: 49).

Em contraposi¢do o “mundo capitalista” comegou a ser representado em uma espécie
de relativa autocritica. Se era um capitalismo corporativo e burocratico até os anos 1960, nas
duas décadas seguintes se mostra, ao modelo das novas e “jovens” empresas de tecnologia como
Apple e Microsoft (em oposi¢ao a tech tradicionais como a IBM) como dinamico, “feminino”,
colorido. “O mundo comunista, como a IBM, e o até entdo dominante mundo capitalista
corporativo, ¢ chato e triste [...] O novo mundo capitalista ndo serd assim. O novo mundo
capitalista serd sobre o desejo de um modo que o mundo comunista nao serd.” (FISHER, 2025:
50) Se constituiu uma verdadeira axiomatica para o desejo. Desejar se tornou sinénimo de
desejar o dinamismo do mercado. Os anos Nixon (e posteriormente Tatcher e Reagan)
produziram uma forma de se posicionar no mundo que Fisher chamou de “espraiamento de
subjetividade pequeno burguesa” ou, em outros termos, de fixacdo de uma nocao de nao

pertencimento de classe. O dinamismo capitalista tudo poderia dar aos individuos. Nog¢ao

74 “Assim, conforme a percep¢do de Fisher, o aceleracionismo de esquerda ndo diz respeito a uma simples e
genérica potencializacdo das energias do capital, mas corresponde a um manejo seletivo, mediante prévio e
criterioso mapeamento das for¢as de cunho emancipatorio (forcas hauntoldgicas), as quais deveriam ser reforgadas
ou aceleradas. Em outra frente, as forgas reterritorializadoras, ou seja, aquelas tendentes ao enfraquecimento dos
vetores emancipatdrios deveriam ser combatidas (for¢as do realismo capitalista). A distin¢do entre tais linhas de
forca foi ficando mais nitida na medida que Fisher foi desenvolvendo sua teoria, o que sera melhor explanado nas
partes seguintes, respectivamente nos topicos realismo capitalista e hauntologia. No entanto, cabe desde ja pontuar
que entre esses dois conceitos ha uma espécie de disputa ou dialética, na qual, nos dizeres de Fisher, a hauntologia
surge como sendo aquilo que o realismo capitalista tende a obstruir, o que, em tltima instancia, seria o horizonte
de um mundo que poderia ser livre.” (GALVAO, 2023: 47)



114

pequeno burguesa: “a ideia de que vocé pode produzir sua propria posi¢do na sociedade através

do trabalho duro” (FISHER, 2025: 61).

O que Fisher ressalta ¢ o fato de que essa renovagao da semidtica capitalista, ou de sua
axiologia, é, para retomar o debate Bastani, a reagdo as primeiras manifestacdes de uma
realidade pds-escassez na realidade social. Realidade pds-escassez, Fisher argumenta, que vai
gerar o primeiro impulso para a contracultura nos anos 1960, algo que constituird um grande
desafio para o realismo capitalista e, ndo s0, para a realidade intima das pessoas na familia. Se
desafiava as relagdes sociais de trabalho e a natureza das relagcdes domésticas. Contracultura

incidia na producao de novas formas de produzir e de se relacionar:

E o contexto dos anos 1960, que sdo precisamente onde, em grande parte do mundo
ocidental, a escassez foi substancialmente reduzida para os membros do que vocés
poderiam chamar de “classe boémia” — uma nova classe boémia emergente. Eles ndo
precisavam trabalhar tanto. Existem momentos, particularmente na juventude em que
eles estdo livres do trabalho por longos periodos, e passam a ser inspirados por essa
ideia de que vocé pode trabalhar menos e determinar suas proprias necessidades. E
essa ¢ a base da chamada contracultura dos anos 1960, com a qual Ellen Willis se
envolveu. (FISHER, 2025: 126-7)

Fisher adverte que estamos ainda sob o signo dos desejos dos anos 1960. Eles nos falam
e permanecem como fantasmas do ndo-realizado. Produzir outra forma de vida, de trabalho,
relacdes alternativas a familia e ao “realismo doméstico” era possivel. Nao era ridiculo “ir viver

em uma comuna’” como hoje parece ser.

Muito desse impulso, da contracultura, vai se articular como todo o acimulo da esquerda
tradicional em sua proposta alternativa ao capitalista, € com o debate sobre o aumento de
consciéncia advinda das experiéncias lisérgicas e as experiéncias além-capital dos movimentos
sociais, para estruturar o que o autor chamara de Comunismo Acido.”® Sao bases, linhas de fuga,

de um projeto politico que desafiard as contengdes ao comum impostas pela vigente ordem.

75 “Acid Communism is the name I have given to this spectre. The concept of acid communism is a provocation
and a promise. It is a joke of sorts, but one with very serious purpose. It points to something that, at one point,
seemed inevitable, but which now appears impossible: the convergence of class consciousness, socialist-feminist
consciousness-raising and psychedelic consciousness, the fusion of new social movements with a communist
project, na unprecedented aestheticisation of everydaylife. Acid communism both refers to actual historical
developments and to a virtual confluence that has not yet come together in actuality. Potentials exert influence
without being actualised. Actual social formations are shaped by the potential formations whose actualisation they
seek to impede. The impress of “a world which could be free” can be detected in the very structures of a capitalist
realist world which makes freedom impossible.” (FISHER, 2018: 1129-1130)

“Comunismo Acido é o nome que dei a esse espectro. O conceito de comunismo 4cido é uma provocagio e uma
promessa. E uma espécie de piada, mas com um propésito muito sério. Ele aponta para algo que, em determinado
momento, pareceu inevitavel, mas que agora parece impossivel: a convergéncia entre a consciéncia de classe, a
elevagdo de consciéncia socialista-feminista e a consciéncia psicodélica; a fusdo dos novos movimentos sociais
com um projeto comunista; uma estetizacdo inédita da vida cotidiana. O comunismo acido refere-se tanto a
desenvolvimentos histdricos reais quanto a uma confluéncia virtual que ainda néo se realizou de fato. As poténcias



115

E, para finalizar, muito tentador colocar a tese do comunismo como festa, de Escobar,
como um simples precursor as propostas de autores como Fisher ¢ Bastani. Trinta anos antes
Escobar ja demonstrava o carater ndo-equalizador do comunismo, nao distributivo e criativo,
fomentador das individualidades e das subjetividades multiplas. Isso, evidentemente, ¢ um
mérito. Afirmamos, outrossim, que € resultado proficuo de uma verdadeiramente atenta ao tema

em Marx.

A famosa passagem da Ideologia Alemd sobre o fim da divisdo do trabalho e a
subsequente mistura entre trabalho e lazer €, e s6 pode ser, uma afirmag¢do das subjetividades
multiplas. O Marx em maturagdo da Ideologia Alema, nesse ponto, se encontra com intelectual
e politico experimentado da Critica ao programa de Gotha, onde aparece a virulenta critica ao
imperativo da distribuicdo matematica como base da revolugdo. Para Escobar, Nietzsche, no
presente ponto é companheiro de Marx’®. Tdo companheiro a ponto de ser textualmente

afirmado como comunista pelo filosofo brasileiro”’.

O que isso nos impde ¢ ir além da mera reivindicacdo de anterioridade. Escobar
acrescenta uma dimensao aos debates contemporaneos € muito pode nos ajudar a libertar os
comuns em potencial ampliagdo. Essa dimensao ¢ a que advém diretamente da filosofia de Marx
e Nietzsche, a saber, a criagdo de valores leva ao imperativo da vida como festa. A vida como
festa ¢ a vida que sabe que a finalidade da nossa existéncia ndo ¢ a produgao e reprodugdo, mas
o mais amplo fruir. Eis ai, talvez, a mais brasileira das definicdes de comunismo. Festiva,
corpdrea e dionisiaca. Ou, arriscamos, talvez seja o carnaval o nosso momento mais proximo
do comunismo, da vida em equilibrio com a energia césmica, e ndo aquele velho socialismo

que “custava noites demais”.

exercem influéncia mesmo sem serem atualizadas. As formacdes sociais efetivas sdo moldadas pelas formagdes
potenciais cuja atualizag@o elas buscam impedir. A marca de ‘um mundo que poderia ser livre” pode ser detectada
nas proprias estruturas de um mundo capitalista-realista que torna a liberdade impossivel.” (tradug¢ao nossa)

76 “Nietzsche critica a “acumulagio de riqueza” e nos passa a versdo de roubo deste procedimento. Nietzsche
critica também a “acumulacdo de poder” e a sabe distinguir da “vontade de poténcia”, inserindo a primeira nos
termos e valores da “moral dos escravos”. A acumulagdo de riqueza e do poder, como valores, aspiram impor a
participacdo numa verdade (e num mundo fora deste em que vivemos) sob a forma de sujeito, de senhor, de
extorsdo e de imortalidade. Nietzsche parece preparar a filosofia que faltou a Marx — no seu proposito inequivoco
de um comunismo como valorizagao e afirmagio da vida.” (ESCOBAR, 2000: 366)

77 “E necessario aqui saber discernir as coisas em Nietzsche. O socialismo como moral cristd, como retérica da
“moral dos escravos” ¢ deploravel, e Nietzsche justamente sublinha e repudia estes aspectos. Contudo seu discurso
(tragico e anti-humano) é comunista, pois convoca a “realidade” complexa “daquilo que se trata” contra 0 mundo
capitalista e os valores dos “homens” (ESCOBAR, 2000: 377)



116

Conclusao

A presente tese foi escrita com a plena consciéncia do nivel abstrato de suas formula-
¢oes. Aqui ndo se encontram, a priori, argumentos favoraveis ou desfavoraveis a alguma expe-
riéncia especifica ou sobre os caminhos e descaminhos de movimentos ou partidos especificos.
Nao aparecem, no primeiro plano, analises de conjuntura ou previsdes de fortes teorias da his-
toria. Isso, certamente, ¢ um ponto a se questionar. A tese ¢ ainda materialista, ainda marxista?

Afirmamos que sim. Sim pois ela, assim como o subtitulo de um dos livros de Escobar,
¢ fiel a um marxismo de Marx. Marxismo de Marx que escapa de todo fechamento de uma
“dialética” ou de uma “metodologia” inequivoca para o trato do social; que suspeita de toda
construcdo intelectiva que defina o que ¢ o devir socialista ou comunista; que esta preocupada
fundamentalmente em dar respostas as tendencias da materialidade, respostas essas que sao
observaveis e tangiveis.

Nossa abordagem, portanto, ¢ adjacente a isso. Se a pratica materialista marxista tem
esse fulcro qual ¢ a tal filosofia materialista que sobra? Como se guiar no pensamento sem a
idealizagdo, sem a metafisica, sem o absoluto do &pice do pensar dialético? Esse ¢ o impulso
principal do presente trabalho. Focar no nao dito de uma pratica cientifica se entendemos a
ciéncia como algo que aprofunda o pensar pelo eterno retorno, como algo sujo e conteutizado.

Marx quer ser afastar de toda defini¢do inequivoca de comunismo nao pelo motivo de o
comunismo ser uma proposta impensavel, mas por saber que toda idealizagao ¢ parcial, ¢ so-
bredeterminada pela totalidade social, simbolica, do sujeito que a produz. Resta identificar as
forcas que lhe sdo potencializadoras e as for¢as que emergem para lhe conter. Foi isso o que fez
em seus textos historicos. Apoiar a Comuna de Paris ¢ louvar toda a sua criatividade produtiva,
toda a possivel festa que dali viria e efetivamente veio. Censurar um programa do Partido da
Social-democracia alema €, pelo contrario, mostrar toda a reinstalagao da ldgica da justica bur-
guesa no seio das demandas operarias.

Construir um trabalho tendo em vista essa tarefa, de afastar os resilientes retornos me-
tafisicos, € algo que certamente ndo conseguimos construir em totalidade. Na realidade apenas
vislumbramos essa intencdo. Mentes muito mais dedicadas e bem formadas que a minha ja
ousaram buscar essa dimensao muitas vezes com pouquissimo sucesso. O recuo para os platos
idealistas sdo, muitas vezes, as moradas definitivas desse projeto. Acredito, entretanto, que an-
corado no recorte monumental de autores que jamais abandonaram essa intencao, que jamais
apelaram para uma hierarquia de razdo, de justica e de certeza; de vitoria sobre do intelecto

sobre o incomensuravel do mundo, pude, humildemente, colaborar ao langar luz sobre uma



117

dimensao que, se ndo esquecida (lembremos de que a ideia de “esquerda festiva” sempre retorna
no debate publico), é quase sempre tomada como ironia ¢ irresponsabilidade. Podemos afirmar,
apos a escrita do presente trabalho, e contra qualquer estranhamento que pode causar, que en-
tendemos o comunismo como uma festa, em todas as acepgdes que essa frase possui.

Essa ligao dada por Escobar ¢ herdeira de uma longa tradigdo que subscrevemos. Al-
thusser a distingue: ¢ a linha maldita da filosofia, materialista do aleatorio, do encontro, da
certeza que a logica que quase sempre nos preside € s6 uma parcialidade e, por isso, ndo nos
diz nada sobre o que devemos eternamente ser ou obedecer. Essa linha que ¢ ja tradicionalmente
estabelecida pelo Althusser das Correntes Subterraneas do Materialismo do Encontro, de 1982,
pudemos expandir em nosso trabalho de pesquisa realizada nos arquivos do autor na Franga. O
artigo fruto desse labor estd sendo reproduzido como anexo do presente volume.

Em sintese ele diz que, para além do clinamen epicurista ha toda uma posi¢ao na filoso-
fia grega. Her4clito e o ser movente ¢ soberano (ponto central para a desenvolvida leitura de
homologia entre Nietzsche e Marx por Escobar); Hesiodo e Homero como pensamento da pra-
tica efetiva da vida; o movimento sofistico constréi uma forma de fazer filos6fico também pra-
tico, sem questionamento de génese, onde a motriz € o se, entdo sem necessidade de ancoragem
em um movimento primeiro. Todos esses momentos do pensamento preparam, para Althusser,
0 que € o clinamen para a filosofia materialista do encontro.

O clinamen ¢, como vimos em diversos trechos do presente trabalho, a figura mais bem
acabada de um pensamento que nao se submete ao logocentrismo ou, em outras palavras, a um
quadro logico-racional pré-estabelecido no qual a mente humana apenas aplicaria sua inteligén-
cia evolutivamente mais bem treinada. Os mundos, pds-encontro e pos-aleatorio, sao insubmis-
sos entre si. Marx sabia bem disso. Ele fala de um mundo do capital e um mundo do trabalho.
Como vimos com Negri ¢ impossivel uma relagdo capitalista, equalizada na mercadoria, entre
trabalhadores. Entre trabalhadores a solidariedade ¢ outra, afirmamos, completamente inserida
na logica dadivosa da vida.

Althusser acrescenta outros a linha. Fizemos referéncia mais direta a Espinosa e seu
comeco, ndo sua conclusdo, por Deus, ou seja, pelo todo das relagdes com inicio. E uma forma,
como vimos, de afirmar o mundo, a natureza, e ndao de nega-lo em um ponto superior. Rousseau
e a floresta primeira também foi um tema enfrentado e com ampla reverberacdo em nosso ar-
gumento. A natureza do homem, nessa linha, ¢ a de poder construir qualquer relagio, jamais a
escassez nela estaria inscrita, pelo contrario, ¢ preferivel a pensar pela abundancia de uma flo-
resta primaveril.

Heidegger, Wittgenstein, lembrados por Althusser, e, aqui apenas citados como autores



118

de construcdo de um materialismo pela via do reconhecimento do espirito sempre impuro, sem-
pre toca ja pelo carater social da linguagem. Nietzsche, Marx, por outro lado, centrais em todo
o desenvolvimento que seguimos em Escobar.

Para Escobar Nietzsche e Marx sdo autores materialistas e dialéticos no sentido heracli-
tico. Seguem a vida que se movimenta e levam a avaliacdo da producdo incessante as ultimas
consequéncias. Por isso os maiores pensadores, no jargao de Escobar, do aquilo que se trata. O
comunismo, desenvolveu, ¢ a Unica politica condizente ao desafio daquilo que se trata: a Ginica
politica que se quer afirmadora, que ndo quer conter a producdo. O comum, substrato do comu-
nismo, ¢ o Unico lugar onde a subjetividade se percebe sem as amarras da centralizacdo do
poder, da hierarquizagio e do acamulo. O comum nunca deixou de existir. E combatido e con-
trolado, mas esta por ai, nem que seja no ar que se respira.

E essa talvez seja uma grande direg¢do a se dar. Seria essa festa, esse 0 comunismo,
afirmar para todos os lugares que a vida de ser pautada no mesmo principio do usufruto do ar
que se respira. Se a filosofia contemporanea se faz, em grande parte, por slogans, estamos aqui
lancando um. Ensaiamos, ao final do quarto capitulo, a materialidade dele nas tendéncias a uma
vida sob o principio da pds-escassez.

Em todo caso a trajetdria até essa sintetizagdo teve de, necessariamente, passar por di-
versos pontos do debate tedrico contemporaneo. O primeiro capitulo, recordemos, mostrou
como, ao contrario de interpretagdes ainda comuns, a intervenc¢ao de Althusser sempre buscou
tomar distancia da tentacao idealista de encontrar uma estrutural Gltima de todas as estruturas.
Para isso desenvolvemos como o precoce conceito de sobredeterminagdo do franco-argelino se
constituiu em amplo didlogo com nocdes semelhantes da resiliéncia do imprevisivel e do ndo
simbolizavel em seus contemporaneos.

Escobar, nesse capitulo, surge como um divulgador. Essa foi, certamente, a faceta pela
qual o brasileiro melhor ficou conhecido. Buscamos demonstrar, entretanto, que essa divulga-
¢do estava bastante atente ao que ha de mais dinamizador e, por que nao, obscuro no Althusser
classico. Escobar sabia, desde meados dos anos 1960, que nao estava divulgando um estrutura-
lista ingénuo.

O segundo capitulo perpassou o que foi, certamente, o grande projeto intelectual do
Escobar em sua vida, a saber, o de fundag¢ao de uma ciéncia. Ciéncia dos discursos ideoldgicos,
aplicavel, mas jamais positivista e insensivel. O didlogo era com o que de mais dindmico e anti-
estruturalista havia em Saussure, o que mais historico havia na interpretacao de inconsciente de
Freud e o que mais critico da ideologia havia e dinamizador havia na critica a interpelacao

ideoldgica capitalista nos Aparelhos Ideologicos de Estado em Althusser. A ciéncia de Escobar,



119

argumentamos, estava muito mais proxima da dimensao Alegre, fiel ao eterno retorno, do que
as contengdes institucionais que a Teoria do Discurso posteriormente logrou, como observamos
no brilhante livro de Jodo Kogawa, Linguistica e Marxismo: condi¢oes de emergéncia para
uma Teoria do Discurso Francesa no Brasil.

Nao por acaso a transicao para a interpretacdo do pos-estruturalismo francés nao causou
nenhum espanto. Os anos 1980 foram de aparigdes publicas em jornais e na televisao para Es-
cobar. No ambito académico foi um momento de produgdo de interpretacdes sobre autores
como Nietzsche, Deleuze e Foucault. Como saldo o pensamento galdtico.

O pensamento galatico, como nos esforcamos em demonstrar ao longo do terceiro capi-
tulo, ndo ¢ um mero ornamento conceitual ou uma imagem poética deslocada da teoria; ele € o
modo proprio pelo qual Escobar leva as tltimas consequéncias a sua recusa de qualquer fecha-
dura metodolégica e, a0 mesmo tempo, afirma uma ontologia da produgao incessante. Trata-se
de um pensamento que desloca o foco da estabilidade das formas para o transito continuo das
forgas, forcas que se encontram, se desviam, se combinam e se dispersam sem obedecer a um
centro ou a uma ordem totalizante. O galatico ¢ justamente esse regime da multiplicidade afir-
mada, da heterogeneidade sem sintese, onde cada ponto de luz, cada particula, ¢ ja uma forca
criadora e ndo um elemento subordinado a uma estrutura tltima.

Nao por acaso, vimos como Escobar faz desse gesto uma critica frontal a normatividade
racionalista de boa parte do marxismo do século XX: o galdtico ndo organiza, ndo disciplina,
ndo procura capturar a vida em um modelo; ele acompanha a vida em seu excesso. E por isso
que nele se encontram Nietzsche e Marx, Heraclito e Freud, todos pensadores do que se movi-
menta e se produz. O galatico, enfim, foi a forma mais madura de Escobar dar corpo filosofico
ao que ele ja intuia desde a juventude: que qualquer politica que pretenda se orientar por aquilo
que se trata deve, antes de tudo, saber dangar com o real que transborda. O galético ¢ essa danga,
e € por isso que, ao retoma-lo aqui, mostramos como ele prepara o passo decisivo para afirmar
0 comunismo como festa.

Ponto nevralgico de toda nossa tese ¢ o que foi desenvolvido no terceiro capitulo. Teve
de comegar, inequivocamente, com uma defesa da possibilidade de leitura paralela entre Marx
e Nietzsche pela poténcia. Leitura essa que foi tdo renegada na histéria do marxismo em Esco-
bar aparece com todo forca. Nietzsche ndo apenas complementa Marx mas € seu companheiro
na imersdo genealdgica nos embates que produzem as moralidades, ou as ideologias dominan-
tes. Mais do que isso, Marx e Nietzsche trazem linhas de fuga, maquinas de guerra que as de-
safiam e que tendem para suas rupturas.

A maior delas certamente ¢ o comunismo. O comunismo, tal como o desenvolvemos a



120

partir de Escobar, ¢ exatamente essa operacao n-1, essa retirada continua de qualquer forma de
Uno que pretenda se impor como centro ou medida da vida. Essa formulagdo, que afirmamos
aqui como tese propria, ¢ fruto direto da leitura que fizemos de Deleuze e Guattari, leitura que,
ao longo da tese, nos permitiu compreender o n-1 ndo como metafora, mas como principio ativo
de subtracdo e liberacdo da multiplicidade. Nao se trata de projetar um novo principio organi-
zador, nem de imaginar uma instancia superior que venha reconciliar, ordenar ou sintetizar o
que vive; trata-se, antes, de negar que a politica necessite de um 4apice, de uma cabeca, de um
lugar de comando capaz de capturar o movimento.

O n-1, nomeia justamente esse gesto de subtracdo. Essa subtracdo ndo ¢ destrutiva, mas
afirmadora, porque ao retirar o Uno devolve as forgas sua circulacao propria, devolve as praticas
sua inventividade, devolve a0 comum sua poténcia sem hierarquia. E nesse sentido que o co-
munismo aparece, em Escobar, como o resultado mais alto da leitura nietzscheana e marxiana
da vida: uma politica que ndo quer conter a producdo, que ndo deseja capturar a poténcia, que
renuncia a todo ideal de organizagao ultima. O comunismo € n-1 porque vive sempre aquém do
Uno que certas formas institucionais tendem a restaurar, ¢ vive além delas porque so existe
quando a multiplicidade pode correr sem forma prévia. Nao ha comunismo que ndo seja essa
retirada incessante, e ndo ha festa que nao seja essa experiéncia mesma da multiplicidade sem
comando. Ao afirmarmos que o comunismo ¢ uma festa, afirmamos também que ele €, estrutu-
ralmente, n-1: uma politica que ndo nasce para completar o real, mas para impedir que o real
seja reduzido a qualquer completude.

O comunismo como festa. Condensagio maior da argumentagio que empreendemos. E
a sequéncia da interpretacdo do comunismo como n-1 com um acrescimento central: a festa ¢ a
livre criagao da vida para Escobar. O filésofo ressalta diversas vezes que a festa permite a cri-
acdo de positivacao da multiplicidade de subjetividades. Por nossa vez acrescentamos: a festa
¢ o signo de equilibrio cosmico que Georges Bataille teorizava. Quando festejamos fazemos jus
ao excedente de energia que recebemos e que nem nos damos conta. A festa, ademais, € sempre
um ritual de expurgo do transcendente e do dos elementos principais da recusa do Estado nos
povos que, coletivamente, fazem essa op¢ao, como observamos em Pierre Clastres.

Comunismo como festa ndo metafora, mas paradigma. Assim enfrentamos a tarefa de
operacionalizar essa conceituagao no capitulo derradeiro da tese. Ir ao debate contemporaneo a
partir da propria pista que Escobar deixou: Negri ¢ o mais proximo de mim. Sem se satisfazer
em fazer dessa pista destino buscamos entender o que ela significava. Negri, Guatarri e Hardt;
parceiros de aventura politico-tedrica, construiram toda uma nova leitura de Marx baseada no,

como reverberacdes nietzscheanas-escobardianas, Marx alegre dos Grundrisse.



121

O Marx dos Grundrisse os levou para um interessante lugar: a proletarizagdo como sub-
jetividade tendencialmente geral. A proletarizacdo como uma tendéncia do capitalismo a en-
globar e enquadrar toda a sociedade em sua ldgica; constrdi assim o cerceamento do comum
em escalas nunca vistas e, pior, a submissao de toda inteligéncia social ao imperativo da valo-
rizagao.

A aposta, muito marcada pelo tempo historico, numa poténcia coletiva da multidao; com
idealismos de amorfismo e de eterna ndo centralizacdo organizativa, claro, inspirou muito das
lutas sociais dos anos pos Guerra Fria. Muito por esse ponto, de aposta na criacdo multipla
multitudinaria, foi onde Escobar viu paralelos consigo. Essa aposta, contudo, encontrou enor-
mes dificuldades de organizacao e continuidade, pois a mesma fluidez que permite a multidao
escapar das capturas do capital também fragiliza sua capacidade de sustentar processos politicos
duradouros. Em reposta tanto as dificuldades organizativas quanto a crise financeira de 2008 e
as demandas por novas politicas radicais subsequente emergiram os debates sobre a Ideia do
Comunismo encabecados por Zizek e Badiou.

Nesses debates, a resposta de Zizek e Badiou desloca o problema justamente para o
terreno do universal. Onde a multiddo negriana pressuponha que a expansao imanente das sin-
gularidades poderia, por si, constituir um campo politico capaz de resistir as formas de captura,
Zizek e Badiou veem o risco de que essa mesma proliferagio jamais produza o corte necessario
para interromper a ordem do capital. Propdem, assim, a reintrodu¢ao de um universal formal,
um ato, um evento, um principio vazio de organizagdo que nao se confunde com um Uno subs-
tancial, mas que ainda assim exige uma posi¢do capaz de concentrar, mesmo que momentane-
amente, a decisdo politica. Em Badiou, esse gesto aparece como fidelidade ao acontecimento;
em Zizek, como ato que perfura a consisténcia do simbolico. Ambos recolocam o comunismo
na chave de uma exigéncia racional universalista, onde a politica ndo pode prescindir de um
ponto de interrupgdo. Trata-se de uma tentativa de recompor o comum por meio de uma instan-
cia capaz de suspender a dispersdo, ainda que essa instancia ndo tenha conteudo prévio. Esse
movimento, entretanto, recoloca o problema de forma quase invertida: se a multidao vé no ex-
cesso vital a via de fuga, o universal de Zizek e Badiou aposta no gesto abrupto que reorganiza
o campo. Essa tensdo prepara o terreno para situarmos o lugar singular de Escobar, cuja recusa
simultdnea da pura imanéncia multitudinaria e do retorno de qualquer figura do Uno, mesmo
esvaziada, abre a possibilidade de uma outra politica, nem centrada nem dissolvida, mas afir-
mada na préopria multiplicidade em movimento.

E justamente nesse ponto, nesse embate entre a imanéncia multitudinéria e o universal



122

vazio, que as leituras contemporaneas de Bastani e Fisher adquirem relevo especial para reco-
locar o problema do comunismo no presente. Bastani revela que as condigdes materiais da vida
social ja nao operam sob a logica classica da escassez, eixo que durante séculos funcionou como
o suporte real e ideologico da ordem capitalista. A expansdo tecnologica, a automacao, a inte-
ligéncia distribuida e o barateamento exponencial da producdo inauguram um cenario em que
a abundancia deixa de ser uma utopia para se converter numa tendéncia objetiva, que se gene-
raliza silenciosamente. Essa tendéncia a pds-escassez, entretanto, ¢ continuamente represada
por mecanismos de captura, privatizacdo e propriedade, que procuram reinstalar a raridade onde
ela ja ndo ¢ estruturalmente necessaria. O capitalismo, assim, se torna um sistema que precisa
produzir escassez ativa para continuar a existir. Bastani insiste que essa contradicao ndo ¢ me-
ramente econdmica: ela € politica, subjetiva e organizacional, pois implica a necessidade de
repensar a propria forma de coordenagdo da vida comum num mundo em que a abundancia se
torna, aos poucos, o novo dado natural.

Fisher, por sua vez, oferece o complemento subjetivo dessa mutagdo. Sua leitura do
realismo capitalista mostra que, mesmo diante de condigdes materiais que poderiam sustentar
modos de vida amplamente mais livres, a capacidade de imaginar alternativas politicas foi dras-
ticamente corroida. No entanto, o que Fisher nomeia de comunismo acido reaparece como uma
forga subterranea que eleva a consciéncia das possiveis libertacdes, como um gesto cultural,
afetivo e politico que insiste em dizer que “o0 mundo quer ser livre”. Ndo se trata de nostalgia
politica nem de um programa institucional; trata-se do reconhecimento de que, nas brechas do
cotidiano, uma outra percep¢do do comum emerge como experiéncia sensivel e ndo apenas
como formulagdo racional. Fisher aponta que a crise contemporanea ¢ tanto de organizagao
material quanto de imaginagao politica, e que a revitalizagdo do comunismo depende de reativar
as duas simultaneamente.

E aqui que Escobar se mostra especialmente 1til, ndo como diagndstico empirico, mas
como operador conceitual capaz de oferecer um paradigma para pensar essa confluéncia mate-
rial e sensivel sem recair nos impasses que marcaram os debates das ultimas décadas. Seu co-
munismo como festa, articulado ao galético e a operacdo n-1, permite compreender a multipli-
cidade produzida pelas tendéncias da pds-escassez sem converté-la em dispersdo improdutiva,
e permite reconhecer a necessidade de decisao sem recolocar qualquer figura do Uno, mesmo
esvaziada. Escobar oferece um modo de pensar a vida comum que nao depende da centraliza-
¢do, mas também nao dissolve a politica na pura imanéncia da multidao; um modo de pensar a
abundancia ndo como célculo, mas como positividade da vida; um modo de pensar a subjetivi-

dade ndo como obstaculo, mas como forga criadora que participa da produgao do comum. Em



123

um momento histérico em que a abundancia material parece se chocar com a pobreza politica
das formas instituidas, e em que a imaginacao coletiva redescobre possibilidades que haviam
sido soterradas pelo realismo capitalista, o paradigma da festa escobariana indica que o comu-
nismo ndo precisa ser o retorno de um universal ordenador nem a aposta na espontaneidade
indeterminada das forgas. Ele pode ser, ao contrario, o nome de uma pratica afirmativa da mul-
tiplicidade, de uma politica que se mede pela sua capacidade de liberar forgas, produzir vinculos
e cultivar aquilo que, no interior da propria vida social, insiste em transbordar.

O comunismo como festa, concluimos, ¢ um paradigma que acreditamos operacionali-
zével em pesquisas futuras nas mais diversas areas. Temos aqui um marcador que pode aparecer
no mais simples questionamento. Se uma politica publica expande os espagos comuns de con-
vivéncia e lazer; se uma pratica social favorece a circulacao livre das pessoas e das for¢as sem
submeter essa circulagdo a hierarquias prévias; se uma tecnologia permite que saberes, codigos
e sistemas permanecam abertos ao uso coletivo sem cercamentos artificiais; se uma forma de
organizagdo econdmica diminui a dependéncia individual de centros de comando e redistribui,
mesmo que minimamente, a capacidade de decidir; se um arranjo urbano cria zonas de encontro
ndo reguladas pela logica da vigilancia e do controle; se uma experiéncia cultural amplia o
campo sensivel do compartilhdvel sem impor modelos identitarios fixos; se uma instituicao
flexibiliza sua propria estrutura para deixar que experimentagdes, desvios e criagdes internas
produzam novos caminhos; se uma pratica pedagdgica desloca o eixo da autoridade e permite
que o saber circule como for¢a viva no interior do coletivo; se um movimento social ou artistico
transforma excesso, alegria e criacdo em formas de resisténcia e ndo em meras valvulas de
escape; se um processo de trabalho permite que a inventividade, e ndo a submissdo a forma-
mercadoria, se torne o critério de exceléncia; se uma politica cultural ou cientifica reduz a dis-
tancia entre quem produz e quem usufrui, fazendo da producdo uma pratica efetivamente parti-
lhada; se, enfim, qualquer gesto institucional, comunitario ou cotidiano reconhece que a vida
excede seus enquadramentos e procura nao conté-la, mas acompanha-la. Ai encontramos,
mesmo que embrionariamente, uma expressao da festa como principio € do comunismo como
sua consequéncia logica.

Reafirmamos, para finalizar, que a festa tem toda essa dimensao corpérea e jubilosa que,
nota-se, advém de um autor brasileiro, dionisiaco, extremamente provocador. Iniciamos a pro-
ducdo do presente trabalho em 2020 quando o filosofo e professor universitario Carlos Henrique
Escobar vivia em Portugal e se encontrava aposentado de suas fungdes como professor univer-
sitario. Nunca foi a inteng@o procura-lo, fazer entrevista e questiona-lo sobre os meus caminhos

de escrita pois, metodologicamente, preferi trata-lo como um pensador, em todo respeito que



124

temos, no mesmo estatuto que os grandes nomes da filosofia possui, ou seja, pelo seu trabalho
manifesto, publicado em vida ou ndo; mas também por comentadores e insights proprios. En-
cerro essa tese afirmando que ela ¢, mais do que tudo, uma singela homenagem a vida desse
grande lutador, comunista, professor e pensador que foi perseguido e que fisicamente sofreu
em mais de uma ditadura brasileira. Escobar faleceu em 2023 e a presente tese ¢ um apelo para

que seu legado continue vivo e inspire novas geragoes.



125

Referéncias Bibliograficas

ALMEIDA-FILHO, Naomar. Mais além da determinacao social: sobredeterminagdo, sim!

Cadernos de Saude Publica, v. 37, n. 12, p. 1-3, 2021.

ALTHUSSER, Louis. Elementos de autocritica. Posi¢des I. Rio de Janeiro: Graal, 1978. p. 73—
118.

. Louis Althusser: la crisi del marxismo. Entrevista concedida a RAI abril

de 1980. Disponivel em: https://www.youtube.com/watch?v=rzXZJrBmkHs.

. L’avenir dure longtemps. [S.1.]: Stock/Imec, 1992.

. A corrente subterranea do materialismo do encontro (1982). Critica Mar-

xista, v. 20, p. 948, 2005.

. Por Marx. Campinas: UNICAMP, 2015.

BADIOU, Alain. Verdade e Sujeito. In: Para uma nova teoria do sujeito: conferéncias

brasileiras. Rio de Janeiro: Relume Dumara, 1994. p. 43-51.

. A hipotese comunista. Sao Paulo: Boitempo, 2012a.

. L’aventure de la philosophie francaise. Paris: La fabrique, 2012b.

. Louis Althusser. O (re)comeco do materialismo historico. 4 aventura da

filosofia francesa no século XX. Belo Horizonte: Auténtica, 2015. p. 95-120.

. Petrogrado, Xangai: as duas revolugdes do século XX. Sao Paulo: Ubu,

2019.

BALIBAR, Etienne. A retificacio do “manifesto comunista”. Cinco estudos do materialismo

historico - Volume I. Lisboa: Presenca, 1975. p. 101-158.

BATAILLE, Georges. A parte maldita, precedida de “A nocao de dispéndio.” Belo Horizonte:
Auténtica, 2013.

BASTANI, Aaron. Comunismo de luxo totalmente automatizado. Sdo Paulo: Autonomia Lite-

raria, 2023.

CLASTRES, Pierre. A sociedade contra o Estado: pesquisas de antropologia politica. Sao
Paulo: Cosac Naify, 2013.


https://www.youtube.com/watch?v=rzXZJrBmkHs

126

CAMILO, Anderson Barbosa A economia das paixoes: literatura, erotismo e gratuidade em

Georges Bataille. Curitiba: Appris, 2019.

COUTINHO, Carlos Nelson. O estruturalismo e a miséria da razdo. Sao Paulo: Expressao Po-

pular, 2010.

DELEUZE, Gilles. Em que se pode reconhecer o estruturalismo? A4 ilha deserta: e outros textos.

Sdo Paulo: [luminuras, 2006.

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O anti-Edipo: capitalismo e esquizofienia 1. Sdo Paulo:
Ed. 34, 2011.

. Mil platds: vol 1. Sao Paulo: Ed. 34, 2012.

DOSSE, Francgois. Historia do estruturalismo: o campo do signo, 1945-1966 - volume 1. Sao
Paulo: UNESP, 2018.

DOUZINAS, Costas.; ZIZEK, Slavoj. The idea of communism. London: Verso, 2010.
ENGELS, Friedrich. Anti-Duhring. [S.1.]: Ed. Ridendo Castigat Mores, [S.d.].

ESCOBAR, Carlos Henrique. De um marxismo com Marx. Tempo Brasileiro, v. IV-V, n. 13—

14, p. 31-51, 1966.

. Resposta a Carpeaux: estruturalismo. Tempo Brasileiro, v. 15/16,

p. 103—145, 1968.

. A genealogia (Foucault) ou os “leninismos” na materializagdo de

uma politica nietzscheana. In: Michel Foucault - O dossier. Rio de Janeiro: Taurus, 1984a. p.

7-40.

. O gato a deriva da Razdo. In: Por que Nietzsche? Rio de Janeiro:

Achiamé, 1984b.

. Alguns motivos deleuzianos. In: Dossier Deleuze. Rio de Janeiro:

Hélon, 1991. p. 144-173.

. Marx tragico: o marxismo de Marx. Rio de Janeiro: Taurus,

1993.

. Marx: Filésofo da poténcia. Rio de Janeiro: Taurus, 1996.

. Nietzsche... (dos "companheiros”). Rio de Janeiro: 7Letras,

2000.



127

FAGES, Jean-Baptiste. Para compreender Lacan. Rio de Janeiro: Ed. Rio, 1977.

FISHER, Mark. acid communism (unfinished introduction). In: K-punk: The collected and un-
published writiings of Mark Fisher. London: Repeater, 2018.

. Desejo pos-capitalista: Gltimas aulas. Sdo Paulo: Autonomia Literaria, 2025.

GALVAO, Antonio. Mark Fisher: Filosofia e Direito. 2023. Dissertacio (Mestrado) — Facul-

dade de Direito, Universidade de Sao Paulo, Sdo Paulo.

GUERON, Rodrigo. Capitalismo, desejo e politica: Deleuze e Guattari leem Marx. Sdo Paulo:
Nau Editora, 2020.

HARDT, Michael; NEGRI, Antonio. Bem-estar comum. Rio de Janeiro: Record, 2016.

HEIDEGGER, Martin. Hegel e os gregos. Conferéncias e escritos filosoficos. Sao Paulo: Abril
Cultural, 1979. p. 203-214.

{POLA, Emilio de. Althusser, the infinite farewell. Durhan; London: Duke University Press,
2018.

KOGAWA, Jodo. Carlos Henrique de Escobar por ele mesmo: tragicidade e teoria do discurso.

Diélogos, v. 18, n. 2, p. 927-942, 2015.

. Linguistica e Marxismo. condigoes de emergéncia para uma Teoria do

Discurso Francesa no Brasil. Sdo Paulo: Editora FAP-Unifesp, 2015.

LACAN, Jacques. Seminario, livro 11: os quatro conceitos fundamentais da psicanalise. Rio de

Janeiro: Zahar, 2008.

LEITE, Felipe Melonio. Imanéncia, politica e marxismo: da autocritica althusseriana ao
materialismo do encontro. Revista Tragica: estudos de filosofia da imanéncia, v. 13, n. 3, p.

109-139, 2020a.

. Genealogia e normatividade na teoria politica pos-althusseriana: a
proposta da democracia radical em Ernesto Laclau e Chantal Mouffe. ANAIS DO I SEMINA-
RIO DISCENTE DA POS-GRADUACAO EM CIENCIA POLITICA DA UNICAMP.
Anais...Campinas: 2020b.

. Prefacio. Marx filosofo da poténcia. Sao Paulo: Editora Raizes da

América - Selo Ciéncias Revolucionarias, 2022. p. 7-18.



128

. Carlos Henrique Escobar: genealogia, comunismo da poténcia e

critica do Direito: Carlos Henrique Escobar: genealogy, comunism of potency and Law

criticism. Simbidtica. Revista Eletronica, /S. 1./, v. 10, n. 1, p. 68-81, 2023.

. Marx: filésofo da poténcia. A terra ¢ redonda, p. 1-8, 2023b.

LOSURDO, Domenico. Nietzsche e a critica da modernidade. Sdo Paulo: Ideias & Letras, 2016.

LUQUES, Joao. Por uma teoria do ideologico: contribui¢des de Carlos Henrique Escobar. Lutas

Sociais, [S. 1.], v. 25, n. 47, p. 154-170, 2023.

LEVI-STRAUSS, Claude. Introdugio a obra de Marcel Mauss. Sociologia e antropologia:
Marcel Mauss. Sao Paulo: Ubu, 2017. p. 9-46.

MADARASZ, Norman. O multiplo sem um: uma apresentacdo do sistema de Alain Badiou.

Aparecida, SP: Ideias & Letras, 2011.

MARX, Karl. Introducao a critica da Economia Politica. Karl Marx - vida e obra. Sao Paulo:

Abril Cultural, 2005. p. 25-48.
. 18 de brumario de Luis Bonaparte. Sao Paulo: Boitempo, 201 1a.
. A guerra civil na Franga. Sao Paulo: Boitempo, 2011b.
. Critica do Programa de Gotha. Sdo Paulo: Boitempo, 2012.
MARX, Karl; ENGELS, Friederich. Manifesto comunista. Sao Paulo: Boitempo, 1998.

. A Ideologia Alemd. Sao Paulo: Boitempo, 2007.

MACHADO, Roberto. Nietzsche e a verdade. Rio de Janeiro/Sao Paulo: Paz e Terra, 2017.
MARTON, S. Nietzsche, filésofo da suspeita. Belo Horizonte: Auténtica, 2025.
MONTEBELLO, Pierre. Nietzsche - O mundo da terra. S0 Paulo: Editora Unesp, 2021.

MORFINO, Vittorio. Um ou dois materialismos aleatérios? In: Althusser e o materialismo

aleatdrio. Sdo Paulo: Contracorrente, 2020. p. 39-79.

. A ciéncia das conexoes singulares. Sao Paulo: Contracorrente, 2021.

MOTTA, Luiz Eduardo. Marx tragico & Marx, filésofo da poténcia. 4 terra é redonda, 2022.

Disponivel em: <https://aterraeredonda.com.br/marx-tragico-marx-filosofo-da-potencia/>.


https://aterraeredonda.com.br/marx-tragico-marx-filosofo-da-potencia/

129

NEGRI, Antonio. O Poder Constituinte: Ensaio sobre as alternativas da modernidade. Sao

Paulo: Lamparina, 2015.

. Marx além de Marx: Ciéncia da crise e da subversdo — Caderno de trabalho

sobre os Grundrisse. Sdo Paulo: Autonomia Literaria, 2016.

. A Anomalia Selvagem: Poder e Poténcia em Espinosa. 2. ed. Sao Paulo:

Editora Politeia, out. 2018.

. Uma abertura para o deleuzismo. Por Althusser: vinte conversas. Sao Paulo:

Martins Fontes — selo Martins, 2022. p. 171-184.

NEGRI, Anténio; GUATTARI, Félix. 4s verdades nomades: por novos espagos de liberdade.

Sdo Paulo: Autonomia Literaria & Editora Politeia, 2017.

NIETZSCHE, Friedrich. A filosofia na era tragica dos gregos. Os pré-socraticos. fragmentos,

doxografia e comentarios. Sdo Paulo: Abril Cultural, 1989.

. Assim falou Zaratustra: um livro para todos e para ninguém. Rio de

Janeiro: Civilizacao Brasileira, 1998.

. A gaia ciéncia. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2012.

NUNES, Rodrigo. Nem vertical nem horizontal: uma teoria da organizacao politica. Sdo Paulo:

Ubu Editora, 2023.
PIAGET, Jean. O estruturalismo. Rio de Janeiro: DIFEL, 2003.

PIRES, Eginardo. A teoria da produ¢do de conhecimento. In: Epistemologia e Teoria da Cién-
cia. Petropolis: Vozes, 1971. p. 161-197.

SAES, Décio. O Impacto da Teoria Althusseriana da Histéria na Vida Intelectual Brasileira.
Historia do marxismo no Brasil. Volume 3: teorias, interpreta¢oes. Campinas: Editora da

Unicamp, 2007. p. 13—150.
TIBLE, Jean. Marx selvagem. Sao Paulo: Annablume, 2013.
THERBORN, Goran. Do marxismo ao pés-marxismo? Sdo Paulo: Boitempo, 2012.

TROTT, Adriel. Badiou contra Hegel: The Materialist Dialectic against the myth of the whole.
In: Badiou and Hegel: infinity, dialectics, subjectivity. London: Lexington Books, 2015. p. 59—
75.

VAZ, Ivan. de Oliveira. Uma introdugdo ao pensamento politico de Alain Badiou. In: Petro-

grado, Xangai: as duas revolugdes do século XX. Sao Paulo: Ubu Editora, 2019.



130

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Metafisicas canibais: Elementos para uma antropologia
pos-estrutural. Sao Paulo: Ubu, 2018.

ZI7EK, Slavoj. A hipotese comunista. Primeiro como tragédia, depois como farsa. Sio Paulo:

Boitempo, 2011. p. 79-130.

. O suyjeito incomodo: o centro ausénte da ontologia politica. Sdo Paulo:

Boitempo, 2016.

ZOURABICHVILI, Frangois. Deleuze: uma filosofia do acontecimento. Sdo Paulo: Editora 34,
2016.



131

ANEXO A - ARTIGO

Além do clinamen: expandido o canone do “materialismo do encontro” da dltima fase de

Louis Althusser

1. Introducao

A tultima fase da obra do filésofo franco-argelino Louis Althusser é conhecida por dois
diferentes titulos: “Materialismo do Encontro” e “Materialismo Aleatério”. Em comum temos
0 “materialismo”. Sob esse conceito ndo nos encontramos distantes da ampla tradigdo marxista
onde se opera uma contraposi¢ao imediata ao “idealismo”. Poucas passagens resumem de forma
mais luminosa essa posi¢ao do que a célebre fase de Marx advinda do Prefdcio da Contribuigcdo
a Critica da Economia Politica, de 1859: “Nao ¢ a consciéncia dos homens que determina o
seu ser; ao contrario, € o seu ser social que determina a sua consciéncia”.(MARX, 2008: 47).
O pensamento, axiomaticamente, ndo pode estar além do sujeito que pensa. Dessa “posi¢ao”
em filosofia emerge o fato de que, necessariamente, s6 se pode falar de um individuo no interior
de um complexo de relagdes sociais de produgdo, sujeito na historia, nunca da historia como

se compreende da posicao idealista.

Althusser, no momento da etapa autocritica de sua producdo', buscou dotar de precisio o
conceito filoséfico de matéria. Como observa Luca Pinzolo, o professor da Rue d’Ulm pensa
amatéria em uma conceitualizacao filosdfica, distinta da concepgao cientifica, ou seja, em uma
abordagem onde ndo ha objeto delimitavel a priori. No lugar do referido objeto temos uma
pratica, conflitiva, de demarcagdo a favor danovidade da produgdo de objetos do conhecimento:

“E una presa di posizione, che, di contro all’idealismo ed all’empirismo afirma la reale

“Depois dessa fase inicial, segue-se a fase denominada de ‘autocritica’, iniciada em 1968 com o texto Lenin e a
filosofia, seguido pelo artigo ‘Ideologia e aparelhos ideologicos de Estado’ de 1970, e teve como cume os artigos
‘Resposta a John Lewis’, de 1972, ‘Elementos de autocritica’, de 1972, e ‘Sustentagdo em Amiens’, de 1975.
Esse conjunto de textos demarca uma distingdo da fase anterior: 1) uma critica ao feoricismo dos trabalhos
iniciais; 2) a definigdo de que a filosofia ¢ a luta de classes na teoria; 3) a énfase no conceito de aparelhos de

Estado em ralgao aos conceitos de instancias, ou niveis, nos modos de producdo ou nas formagdes sociais”
(MOTTA, 2014: 15)



Interno

esistenza dell’oggetto cui I’attivita cognoscitiva si rivolge, nonché la distinzione e 1’autonomia

del piano del pensiero rispetto a quello del reale [...]” (PINZOLO, 2012: 20)>.

O “encontro” ou o “aleatorio”, como observamos, ndo € uma conceituacao recorrente no corpo
teorico marxista. Associado ao materialismo temos, comumente, outra figura, a da dialética.
Althusser, por sua vez, buscou, desde a etapa classica de seu pensamento, afirmar a distingao
entre a sua interpretacao da abordagem marxista da dialética frente as leituras que dao maior peso
a heranca hegeliana. A dialética marxista, como ¢ sabido, ¢ interpretada por Althusser como
uma maneira apartada da tradicional figura da inversdao do modelo hegeliano, notadamente pela
introducdo do carater sobredeterminado e descentrado da contradi¢ao real. Como ja era
percebido no texto Contradicdo e sobredeterminacdo, reunido no Pour Marx: “E entdo
decididamente impossivel manter, em seu aparente rigor, a ficcdo da ‘inversdo’. Pois, na
verdade, Marx ndo consevou, ‘invertendo-os’, os termos do modelo hegeliano de sociedade.
Ele substituiu-os por outros, que t€ém com eles apenas longinquas relagdes.” (ALTHUSSER,

2015: 85)

Algumas analises consideram que, entre a leitura classica do franco-argelino sobre a dialética e
a conceitualizacdo do “encontro” ou do “aleatério”, da fase derradeira, o que subsiste ¢ uma
diferenga intransponivel, no limite, uma verdadeira ruptura epistemoldgica. E a leitura de César

Mangolin:

Como sugerimos acima, Althusser, de fato, faz o que anuncia: abandona o terreno do
marxismo em nome da radicalidade do encontro/desencontro. E quem ocupa o lugar
do materialismo dialético no pensamento do ltimo Althusser? Em nossa perspectiva,
Althusser langa seu materialismo do encontro numa concepgdo caotica da realidade.
Ha uma diferenca consideravel entre o caos e o casual: cadtica ¢ a situagdo em que
ndo ha possibilidade de apreensdo da realidade no plano tedrico. [...] Isso significa,
em nossa compreensio, que Althusser, ao combater de frente os tragos do que chama
de materialismo da necessidade, de corte racionalista, acaba por cair no irracionalismo
ou, arriscando um tanto mais, no relativismo tedrico proprio de correntes que se
intitulam pdés-modernas. (MANGOLIN, 2018: 22)

No presente desenvolvimento empreenderemos uma contraposicdo as leituras do tipo da
supracitada. Construiremos essa oposi¢ao com base nas leituras “dialéticas” presentes em
Althusser para além do ponto de corte do epicurismo, recebido como momento fundador da

linha “materialista aleatdria” da filosofia, centralmente, da figura do encontro no clinamen.

2“E uma tomada de posi¢do, que, contra o idealismo e o empirismo, afirma a real existéncia do objeto cuja a
atividade cognitiva se dirige, bem como a distin¢do e a autonomia do plano de pensamento em respeito aquele do
real” (tradug@o nossa)



Interno

O texto-base mais conhecido da etapa “aleatéria ou do encontro” de Althusser ¢,
inequivocamente, A corrente subterranea do materialismo do encontro. Nele, esboga a tese de
que a filosofia materialista, afirmadora da produ¢do indomita da vida, ¢ recorrente na historia.
A mesma, entretanto, ¢ contida, combatida e incorporada por uma posi¢do tedrica, em sua

percepcao idealista, e negadora da produgao trabalhadora.

Existe, para Althusser, um critério maior para o pertencimento de um autor na linha materialista
aleatoria, como percebemos, a afirmagao do aleatdrio do “encontro”, declinagdo (clinamen). A
imagem filosofica do “encontro” ¢ dada, em sua leitura, pela figura seminal da chuva de 4&tomos

em Epicuro. Temos, nesse ponto, a base da presente versao do materialismo

Em texto:

Este livro se ocupa, ao contrario, de outra chuva, de um tema profundo que percorre
toda a historia da filosofia e que foi combatido e recusado tdo logo foi enunciado: a
“chuva” (Lucrécio) de a&tomos de Epicuro que caem paralelamente no vazio, a “chuva”
do paralelismo de atributos infinitos de Espinosa e de outros autores ainda como
Magquiavel, Hobbes, Rousseau, Marx, Heidegger e Derrida. Este é o primeiro ponto
que, revelando de saida minha tese essencial, eu gostaria de por em evidéncia: a
existéncia de uma tradi¢do materialista quase completamente ignorada na historia da
filosofia: o “materialismo” (precisa-se mesmo de uma palavra para demarcar a
tendéncia desta tradi¢do) da chuva, do desvio, do encontro, da pegal . Desenvolverei
todos estes conceitos. Para simplificar as coisas, digamos por ora: um materialismo
do encontro, portanto, do aleatério e da contingéncia, [...] (ALTHUSSER, 2005: 09)

Althusser reconhece que essa linha da filosofia ndo foi ignorada pelas interpretagdes
hegemonicas, ao contrario, foi contida em uma percepcao que se sobrepde o idealismo da
liberdade. O encontro nao como algo advindo da materialidade aleatoria e produtora da vida

mas como a expressao de um fazer desimpedido, humanista e logocéntrico:

O fato de que esse materialismo do encontro tenha sido recusado pela tradigdo
filosofica ndo significa que tenha sido negligenciado por ela— era demasiado perigoso.
Conseqiientemente, muito cedo, foi interpretado, recusado e distorcido como um
idealismo da liberdade. Se os atomos de Epicuro que caem numa chuva paralela no
vazio se encontram, €, entdo, para levar a reconhecer no desvio produzido pelo
clinamen, a existéncia da liberdade humana no seio mesmo do mundo da necessidade.
Basta evidentemente produzir este contrassenso interessado para eliminar qualquer
outra possibilidade de interpretacdo desta tradigdo recusada que denomino
materialismo do encontro. A partir desse contra-senso, as interpretagdes idealistas
ganham folego, por ndo se tratar mais s6 do clinamen, mas de todo Lucrécio, de
Magquiavel, de Espinosa e de Hobbes, do Rousseau do segundo Discurso, de Marx e
de Heidegger mesmo, embora este so6 tenha tangenciado. E nestas interpretagdes
triunfa uma certa concepcao da filosofia e da historia da filosofia que podemos, com
Heidegger, qualificar de ocidental, pois, desde os gregos, ela domina nosso destino, e
de logocéntrica, pois, ela identifica a filosofia com uma fun¢do do Logos responsavel
por pensar a antecedéncia do Sentido sobre toda realidade. (ALTHUSSER, 2005: 9)

Expandiremos, aqui, essa linha apresentada por Althusser. Ir além do momento fundador

epicurista, mais centralmente, ir além do materialismo do encontro para retomar uma figura



Interno

filosoéfica que foi, pelo proprio Althusser classico tracada, a saber, a especificidade, sem

precedentes, da dialética marxiana®.

Especificidade, entretanto, com uma fonte nitida: o fluxo heraclitico. Algo que marca, como

veremos, a filosofia que é contemporanea ao proprio Althusser®.

E em um texto jamais publicado’ de Althusser que encontramos uma interpretacio direta da

filosofia heraclitica, como vemos:

O mundo ¢ doravante um fluxo imprevisivel. Se se quiser dar uma imagem, ¢ preciso
remontar a Heraclito (ndo nos banhamos duas vezes num mesmo rio), ou Epicuro
(primado do vazio sobre os corptisculos atdmicos). Se se quiser da uma imagem mais
proxima seguindo aquela de Deleuze (...), ndo ¢ mais preciso representar o mundo
como a Descartes como uma arvore hierarquizada, mas antes como um rizoma. Para
mim, preferiria uma outra imagem, aquela de Marx. Marx dizia: os deuses existem
nos intersticios de Epicuro. Acrescentava: da mesma maneira, as relagdes mercantes
existiam nos intersticios do mundo escravista. Eu ainda diria: relagdes comunistas (o
comunismo ¢ o fim das rela¢des de exploragdo econdmica, o fim da dominagao estatal
e o fim das mistificagdes ideoldgicas) existem nos intersticios do mundo imperialista.
(ALTHUSSER, 1986: 9, apud MORFINO, 2020: 65)

Ao afirmar o eterno fluxo heraclitico, ao lado, do materialismo aleatdrio epicurista, ndo

teriamos, na ultima fase de Althusser, apenas um materialismo do encontro, mas uma dialética

3Carlos Henrique Escobar sauda os méritos de Althusser em permitir a constru¢do de um s6lido marxismo néo-
hegeliano. Nossa tese segue, portanto, o conjunto de nosso trabalho em buscar desenvolver essa abordagem ao
marxismo: um Marx que ndo necessite do arcabougo hegeliano. Nao por pura falta de simpatia, mas por saber
como os retornos idealistas, burgueses e logocéntricos incidem no procedimento oposto.

Vale a direta citagdo do Marx tragico:

“[...] € Althusser sobretudo quem procura nos mostrar como Marx escapa da sedugdo e da for¢a do pensamento
especulativo de Hegel. Pensando o significado (materialista) da ‘determinag@o em ultima instancia’ e do topico do
‘edificio’ em Marx, Althusser desenha os estratagemas por onde Marx vencia e excluia Hegel de seu pensamento
[...] A argumentagdo de Althusser o obriga também a afirmar que quando se recusa em Marx (como Lucrécio,
como Spinoza e como Nietzsche) a Origem, o Ser, o Sujeito, etc, é-se obrigado a uma espécie de ‘dialética’, ou de
‘circulacdo de categorias’ em aberto. O que, enfim, leva este marxista-tragico (no pensamento e no corpo) que foi
Althusser a dizer que ‘a dialética de Marx ndo era apenas a dialética de Hegel mas seu exato oposto”. (ESCOBAR,
1993: 160)

4 Nossa tese, julgamos, traz uma pequena expansdo para a afirmagio de Toni Negri (2022: 182-3) de que haveria
um certo deleuzianismo no ultimo Althusser. Podemos pensar, ao contrario, ambos os autores, em todas as “fases”
como intérpretes ndo do ‘pds-moderno’ mas da produg@o material incessante ¢ “sem perdao”.

Em texto: “Esses escritos versavam sobre a reabertura do pensamento althusseriano por si mesmo. Sobre questdes
que ndo se fixavam somente no tema da volatilidade da dimenséo histdrica, como uma espécie de abertura pos-
moderna ao pensamento, mas que versavam, sobretudo, em profundidade, sobre a complexidade interna da luta de
classes. Era algo que Althusser comegara a compreender, em suas dimensdes mais abertas e mais novas. Era
incrivel, e quero dizé-1o aqui: havia efetivamente certo deleuzismo no Althusser da tltima fase. Nao um deleuzismo
fraco, mas, ao contrario, um deleuzismo forte.”

> Pesquisa informal que fiz com althusserianos participantes de redes e foruns de internet, acerca da ndo publicagio
dos textos referidos, retornou com a seguente tese: grande parte dos artigos escritos na fase posterior ao
estrangulamento da esposa Hélene continham uma perspectiva politica pratica que traria 6bvios embaragos para
um intelectual, do porte de Althusser, que socialmente estava fadado ao siléncio. Muitos dos textos se tornaram de
publicagdo direta proibida por indicag¢@o dos detentores do espdlio do fildsofo.



Interno

do aleatério e do acaso? E uma questio em aberto que pretendemos dar conta na pesquisa direta

aos textos do autor que nunca foram publicados.

Pensar Heréclito junto com Epicuro ndo ¢ inédito. E algo que esta presente na leitura marxiana
desde a tese de doutoramento do classico alemao. Interessa particularmente ao pensamento de
Marx o modelo epicurista que vai a filosofia da natureza pré-socratica e nao ao “pensamento da

totalidade” de Platdo e Aristoteles:

Além disso, ndo ¢ um fendmeno no minimo curioso que, tempos depois das filosofias
platdnicas e aristotélica que se expandiram rumo a totalidade, tenham emergido novos
sistemas que ndo se basearam nessas ricas formas de pensamento, mas , com um olhar
retrospectivo, voltaram-se para as escolas mais simples — para os filésofos da natureza
no tocante a fisica, para a escola socratica no tocante a ética? Ademais, por que razdo
os sistemas que surgiram depois de Aristoteles encontraram seus fundamentos
praticamente prontos no passado? Por que Democrito se associa com cirenaicos, €
Heraclito, com os cinicos? Sera por acaso que, em epicuristas, estoicos e céticos, estdo
representados de modo completo todos os aspectos da autoconsciéncia, s6 que cada
um como uma existéncia especifica? (MARX, 2018: 31)

Para a producdo do presente artigo acessamos os arquivos do autor presentes no acervo do
IMEC, na cidade de Caen, Normadia, Franga. Buscamos, nele, as citagdes e interpretagdes da
filosofia pré-socratica de Heraclito ndo apenas na ultima fase mas em toda a trajetoria
documentada do autor. Nao ¢ possivel, por questdes institucionais, elaborar citagdes diretas dos
textos arquivados. Faremos, nesse ensejo, uma “noticia” dos estudos disponiveis ao lado da

interpretagdo tedrica dos mesmos.

2. Heraclito nos arquivos de Louis Althusser: textos de estudo filoséfico

Diretamente sobre Heraclito encontramos trés textos completos nos arquivos do autor. Dois sdo
textos produzidos pela pena de terceiros com anotagdes marginais pelo filosofo. Ha,
primeiramente, uma grande dissertacdo de Helene loaniidi, Ambiguité, polarité, contradiction

chez Héraclite, onde nao sao encontrados maiores comentarios ou leituras por Althusser.

O texto de André Lazos, Lecture parallele d’Héraclite («Fragments») de Friedrich Engels («
Ludwig Feuerbach ») chez Marx, (La Pensée, n°97, mai-juin 1961), por sua vez, possui
algumas marcas e comentarios do franco-argelino. Temos aqui presente uma leitura que
podemos tomar por “tradicional” acerca da heranga heraclitica para o marxismo. Tomamos, por
nossa vez, o texto como um “ponto-zero” da leitura, ou seja, a leitura padrao do que Heraclito

lega para o pensamento ocidental em geral e para o marxismo em especifico.



Interno

Lazos busca dotar de precisdo a relagdo entre o que chama de “dialética primitiva” e o
“racionalismo elementar”. O Fragmento 108, segundo o autor, resumiria a referida relagdo: “De
quantos ouvi os discursos, nenhum chega a ponto de saber o que, separado de tudo, ¢ o sdbio”.
Sobre esse ponto Lazos analisa que ai se resumem as “oposi¢des afirmadas” que, entretanto,
nao sdo exploradas. Para sair da mera “afirmacao” e ir em direg¢do a “exploragdo” racionalista
¢ necessaria a passagem pela construcao de conceitos estaticos. Lazos, portanto, reafirma a
leitura classica de Hegel, ou seja, do necessario confronto com a posi¢do oposta na filosofia

para uma sintese mais elevada entre as posicdes.

Considera, entretanto, que “nenhum autor sucessor foi capaz de destruir a intuicao genial de
Heraclito”. Platdo, em sua leitura por exemplo, salva a dialética sacrificando o materialismo. O
autor, por fim, reafirma a posicdo de Engels de que seria uma grande inocéncia metafisica
pensar Heréclito como “profeta da dialética materialista”, fundamentalmente em sua versao

marxista.

Texto de produgdo propria de Althusser € a resenha do texto de lon Banu, Platon I’héraclitique,
compreendendo oito paginas datilografadas. Percebe-se, argumentativamente, uma virada
perante a posicao do texto anterior. Banu, segundo Althusser, afirma um hereclatismo em Platdo

99 ¢¢

para além de “influéncia dialética metodologica” “a ser superada” pelo geometrismo pitagorico.
Seria o confronto concreto com a realidade efetiva da politica que traria uma forte suspeita

contra o ideal utdpico da organizacdo matematizada da vida social.

Banu, sob a pena de Althusser, afirma Heréclito como autor da intui¢do da dialética. A dialética
seria uma forma, um sistema, de pensamento que chegaria em Hegel € no marxismo. Seria
definida como uma compreensao da natureza, do dinamismo e da sociedade. A atengdo
principal é ao meio criador como devir lastreado em um dinamismo infindo. Her4clito, na atual
percepcao, se oporia ao eleatismo. O ultimo seria a pensamento do imével, do absoluto e da

unidade sem contradi¢des.

A resenha de Althusser segue afirmando que as duas tendéncias supracitadas estdo presentes na
filosofia de Platdo. O autor (Banu) pretende apresentar o platonismo como o didlogo entre as
duas tendéncias. Como método de texto busca pensar o platonismo dando prioridade para o
hereclatismo, mostrando como ele avanga sobre as preocupacdes do classico grego, ndo dotando

as contradi¢des de solucdes finais, mas como uma confrontagdo das tendéncias por dentro.



Interno

Constroéi, assim, uma tipologia de trés estruturas na producao de Platdo. A primeira seria o
“Eleatismo da Ideia”, talvez a leitura mais comum do que € o pensar platdnico. Nao se admitiria,
sob esse padrdo, a contradicdo heraclitica no mundo sensivel. A dialética seria, nessa leitura,
resumida a forma de didlogo de Platdo consigo. Para Banu o texto da Republica se apresenta
como o apice desse esfor¢o. Nele se apresenta a busca do confronto entre um Estado organizado

a maneira eleata frente a “impossibilidade heraclitica” da complexidade pratica da sociedade.

E, no entanto, entre os didlogos Parménides e Teeteto que surge uma nova forma da pensar em
Platao. Cresce a impossibilidade de rejei¢do a contradi¢ao, de considera-la como signo do nao-
ser. Althusser afirma que Banu nomeia essa fase de “Hereclatismo Instaurado”. Os textos O
Sofista, O Politico e Polibio apresentariam os resultados da autocritica que advém de
Parménides. Percebe-se uma aceitagdo da contradi¢do na esfera das ideias. Assimilam-se o

“ndo-ser”, a complexidade, o movimento ao lado da integridade do mundo sensivel.

No dialogo Timeu emerge uma “fisica platonica”; dialéticas sociais, uma nova teoria da estética
com uma relativizagao do carater anteriormente tomado como secundarizado da arte. Percebe-
se uma “teoria do intermedidrio” com um estatuto congruente € maior importancia na teoria do
conhecimento. Platdo, mesmo com essa transi¢cao, ndo abandonaria seu idealismo. Ainda seria,
na leitura de Banu via Althusser, um partidario da separacdo entre o ideal e o sensivel. Apesar

disso brechas materialistas se multiplicariam.

A resenha identifica, por fim, uma terceira etapa, nomeada de “Hereclatismo Pos- escrito”. Seria
lastreada nos autores que acreditavam agir no “espirito de Platdo”. Muito adviria da imagem de

Platao construida por Aristoteles.

Althusser, a seguir, tece seu comentario sobre o texto de Banu. Na leitura do professor da ENS
temos, em Platdo, a “pratica tedrica” da relacdo entre a ndo-contradicdo e a dialética. Nao
haveria, por outro lado, uma teoria estruturada da mesma. O crescente respeito as posi¢des
heracliticas anotado por Banu, em sua perspectiva, seria uma marca do debate entre o ideal
eleata cristalizado na Republica e a resiliéncia dos problemas sociais e politicos, cada vez mais
tomados como insuperaveis pela pura razdo. O enfrentamento pratico da ‘“aventura em

Siracusa” seria, em muitos sentidos, a fonte da crescente suspeita.

Heraclito emerge, portanto, ndo apenas como o precursor de uma maneira de construir o
pensamento pelo movimento e dinamismo. Sua inspiracdo permite, observa-se, atestar a

resiliéncia material da concretude social e seu eterno desafio para todas as pretensdes de



Interno

formalizagdo ultima. Dialética e materialismo, combinados, que retorna e ¢ desenvolvido na

ultima fase de Althusser, como veremos.

3. Expandindo o cinone para além do clinamen

A figura da chuva de atomos no vazio, em linha reta na acep¢do democritica, ¢ dotada de
clinamen em sua leitura epicurista aparece como ponto inicial do canone do materialismo do
encontro como descrito no texto A corrente subterranea do materialismo do encontro, de 1982.
“Chove. Que este livro seja, entdo, de inicio, um livro sobre a simples chuva.”, passagem que
abre o pdstumo, evidencia essa centralidade; em fidelidade ao materialismo da “chuva de
atomos” toda a linha tedrica do encontro se estabelece: “a chuva do paralelismo de atributos
infinitos de Espinosa e de outros autores ainda como Magquiavel, Hobbes, Rousseau, Marx,

Heidegger e Derrida” (ALTHUSSER, 2005: 9).

Devemos, portanto, compreender o fulcro desse canone que, seguindo a tese do presente texto,
se expandird. E bela a imagem construida no primeiro capitulo do livro Un atomismo per
Althusser, de Guido Mangialavori. O capitulo, intitulado La caduta del diavolo, demonstra que
o fato do desvio s6 pode ser interpretado como algo diabdlico. Demonstra: “Gli angeli
perseverano nel bene, ovvero si mantengono nella rettitudine che pertiene loro fin della’origine,
grazie alla buona volonta che Dio ha dato loro [...] Il diavolo abbandona la rettudine e devia,
[...] per il semplice uso della volonta [...] (MAGIALAVORI, 2024: 30)®. Desvio como cria¢do
de um mundo além do ja-sempre-estabelecido. Como possibilidade de existéncia diversa ao

determinado, como abertura, pela via do encontro, ao aleatério e ao devir.

E, ainda segundo Magialavori, o clinamen que permite o combate, por Epicuro, ao “mundo
eterno e unico” das tradi¢gdes fundadas por Aristételes e Platao. Distante da declinagao, e fiel a
concepgao de que ha um moto perpétuo dotado de razao, memoria e espontaneidade por detras
dos acontecimentos, o mundo classico tende a cair ndo apenas no determinismo fisico e
psicoldgico, que também acomete Demdcrito, mas também no logico. Vejamos com

Magialavori:

8Os anjos se preservam no bem, ou seja, si mantém na retitude que ao seu fim desde a orgiem, gragas a boav
ontade que Deus lhes concedeu [...] O diabo abandona la retitude e desvia [...] pelo simples usufruto da vontade
[...]” (tradug@o nossa)



Interno

[...] la doutrina di Epicuro si sviluppa e si fa spazio in polemica com il pensiero
dominante, quelo platonico-aristotelico, e che il concetto de c/inamen non trova il suo
posto fin dallo’inizio nel sistema epicureo, ma vi si forma e si sviluppa in seguito. [...]
Epicuro adotta cosi il concetto della ‘acatonamaston aristotelico e, comprendendone
la fecondita, lo declina su due delle piu aspre critiche rivolte all”antico atomismo di
Democrito: la critica al determinismo psicologico e la critica al determinismo fisico.
No finisce qui: Epicuro, com il c/inamen, intende netralizzare in un colo solo, oltre al
determinismo fisico e psicologico, anche il determinismo logico, il principio di
contradizzione [...] (MANGIALAVORI, 2024: 48-50)

Pressupor o clinamen ¢, assim, pressupor que o sentido e razao ndo podem ser ancorados em uma
garantia ultima, em um ponto externo a uma formacdo contingente, posterior, ¢ produzida. O
encontro, baseado no aleatorio de uma mudanca infinitesimal de dire¢do, transforma toda
existéncia anterior dos dtomos (como pontos minimos de sentido) em um mero pressuposto

abstrato e sem realidade.

E o que ressalta Althusser ainda em 1982:

O que se torna a filosofia nestas circunstancias? Ela ndo é mais o enunciado da Razdo
e da origem das coisas, mas a teoria de sua contingéncia ¢ o reconhecimento do fato,
do fato da contingéncia, do fato da submissdo da necessidade a contingéncia e do fato
das formas que “ddo forma” aos efeitos do encontro. Ela s6 é constatagdo: houve
encontro ¢ “pega” de elementos uns sobre outros (no sentido em que se diz que o
cimento “pega”). Qualquer questdo de Origem ¢ rejeitada, como todas as grandes
questdes da filosofia: “Por que ha alguma coisa e ndo o nada? Qual ¢ a origem do
mundo? Qual ¢ a razdo de ser do mundo? Qual ¢ o lugar do homem nos fins do mundo?
Etc.”. (ALTHUSSER, 2005: 11)

Em tese semelhante com a que esbogamos em Imanéncia, politica e marxismo: da autocritica
althusseriana ao materialismo do encontro (LEITE, 2020), Vittorio Morfino (2020) afirma que,
entre a fase autocritica de Althusser, notadamente a dos anos 1970, e o materialismo aleatorio,
dos anos 1980, o que subsiste ¢ a radicalizacdo da resposta a uma dificuldade que a propria

teoria inicial do franco-argelino estabeleceu.

O encontro seria, no limite, uma saida para um resiliente idealismo, uma verdadeira filosofia
de base da origem e da génese, que, de maneira indesejada, permanece em suas formulagdes
classicas acerca da causalidade estrutural, notadamente na coletanea Lire le Capital. Morfino
explicita:
Podemos supor que a traducdo do termo Verbindug como combinagdo e sua leitura
em termos de uma combinatéria de elementos possa fazer pensar em uma
preexisténcia dos elementos, que entram, entdo, em diferentes relagdes em diferentes
modos de produgdo. A correcdo que Althusser introduz na segunda edig¢do de Lire le
Capital parece ter o proposito de evitar o risco de se pensar em elementos invariaveis

combinados de maneiras diferentes em diferentes modos de producdo. (MORFINO,
2020: 52)

A logica do encontro permite, por sua vez, um estudo dos elementos da historia sempre baseado

nos seus proprios e internos critérios de emergéncia. Os elementos historicos existem



Interno

e se combinam em sua propria realidade, sem a necessidade de uma razao garantidora por tras,

ja que sao lastreados no aleatorio do encontro.

A racionalizacdo, o estudo da realidade social como um todo, sé pode ter lugar se afirma o
encontro, o aleatorio que gesta o encontro, ou seja, a concepgao de que ndo ha nada que nio
poderia ter se dado de forma diversa ou, politicamente, nada que nao possua um novo mundo
(uma nova declinagdo) em seus intersticios. O materialismo aleatdrio, do encontro, €, assim, a
afirmacdo da realidade dos mundos criados pela declinagdo. Como observamos no texto de

Morfino:

Contra esse esquema da génese, Althusser opde a teoria do encontro., cujo exemplo
privilegiado (aqui e alhures) € o modo de produg@o capitalista como resultado de um
processo que ndo tem a forma de uma génese. Em veze disso, 0 modo de produgéo
capitalista resulta de um processo no qual uma multiplicidade de elementos definidos,
indispensaveis e distintos se encontram, engendrada pelo processo historico anterior
de diferentes genealogias independentes umas das outras. (MORFINO, 2020: 60)

Morfino, por fim, interpreta a produg@o “materialista aleatdria” de Althusser como marcada por
duas tendéncias, ndo exatamente conflitantes, mas que dotam a interpretacio da presente
filosofia de énfases distantes. Os escritos até 1982, para Morfino, dariam maior énfase no
clinamen, na afirmag¢do dos mundos criados ao aleatério do encontro, ou seja, na posi¢ao
lucreciana; ao passo que os textos de 1985-6, majoritariamente ndo publicados, dariam maior
énfase na tendéncia escatoldgica, anunciadora de um devir comunista ja presente nos vazios e
intervalos do mundo atual. Como explica o autor, ‘[...] uma tendéncia messianica na qual o
vazio deve devir pleno, as margens-centro, os intersticios-mundo, onde a auséncia ndo tem um

carater determinado, mas € a espera de uma parousia plena [...]” (MORFINO, 2020: 67).

Nosso enfoque ao acessar esses textos, para além do debate supracitado, demonstra que nao ha
possibilidade de pensar a criagdo “aleatéria” de mundos de maneira isolada, mecanica, e
apartada do fluxo e do dinamismo, dialético, da vida social. Pensamos o “dialética”, na presente
interpretagdo, em fidelidade ao todo do althusserianismo, ou seja, em militante oposicao a
contencdo hegeliana (em sua totalidade fiel ao platonismo criticado por Nietzsche) do conceito.
Nas palavras de Carlos Henrique Escobar:
Althusser parece resistir 4 ousadia de Engels e tenta de alguma forma reabilitar o
controle de uma dialética que se aspira um saber sem acasos. Ao dizer isso ndo
estamos esquecendo que cabe a Althusser — mais do que a ninguém — o mérito de ter
aproximado a dialética tanto de uma problematizagdo aberta (a um materialismo

dialético ndo platonicamente dialético) quanto ao acaso na categoria de
sobredeterminagdo. (ESCOBAR, 1996: 35-6)

A dialética, aqui, emerge sob a imagem do fluxo, do movente, ou, para pensar a realidade social,

como a constatante transformagao atrelada ao surgimento de subjetividades e



Interno

moralidades. Jamais como um método para a emergéncia epistémica da verdade e sim como o
proprio aquilo se trata, o primado da produgao social por exceléncia. Heraclitico, ainda segundo
Escobar, “[...] tudo é fluente e que significa um apelo a imagem da dialética (mais heraclitiana
que hegeliana) a maneira de um pensamento capaz do materialismo de Marx, e tdo somente

capaz porque em desencontro com a dialética hegeliana” (ESCOBAR, 1993: 89)

O primeiro texto que noticiamos ¢ Les 2 grands courants de l'histoire de la philosophie,
composto por 14 folhas datilografadas, e escrito entre 1985 e 1986. Observamos,
principalmente, uma retomada e uma atualizacdo da recorrente distin¢do althusseriana entre
materialismo e idealismo. O franco-argelino inicia por demonstrar como se define uma ou outra
corrente. A imagem aqui presente do idealismo ¢ a de um passegeiro de trem que compra um
bilhete e sabe exatamente qual o destino da viagem. O materialista, por sua vez, a semelhanga
dos “cowboys” de filmes, pega o trem em movimento, ndo sabe seu destino € nem onde vai
desembarcar. Althusser busca, aqui, ilustrar o limite do que considera como um processo sem

origem nem fins.

Passa, a seguir, a desenvolver exemplos das duas correntes na historia da filosofia. Inicia por
Descartes autor que, em sua visao, sempre teve uma ideia, mesmo mimetizando procedimentos
céticos, do que seria “a coisa”. Rousseau, diferentemente, apelaria ao “infinito material”;
imagem da floresta primaveril, infinda, origindria, onde todas as relagcdes existem como
possibilidade. O contrates desse ultima seria nitido perante a filosofia de Kant: a terra seria,

toda e desde sempre, coberta de direito e propriedade.

Althusser ¢ taxativo: o vicio fundamental da filosofia idealista € o efeito de buscar e pretender
encontrar a origem radical de todas as coisas. O idealismo seria, assim, baseado em uma logica
especifica, a saber, a da consequéncia e da implicacdo. Origem, principio, causa e seus efeitos.
Estariamos no reino do, em ultima instancia, determinismo absoluto. O ideal ¢ o da aboli¢ao do

aleatorio.

O materialismo, em contraposi¢ao, praticaria outra ldégica. Nao a ‘“consequéncia” mas a
“consécution”. Ponto, para nds, central: Althusser afirma que essa ¢ a ldgica operada pela
primeira corrente que, observamos, expande o que chamamos de canone. A “consécution” seria,
exatamente, a forma dos sofistas. A formula é, na atual percepcao, a do “si”, “allors”; parte-se,
sempre, de condigdes dadas, de fenomenos observaveis, do jd-dado, barrando, assim, a

regressao ao principio final e absoluto.



Interno

Althusser afirma, na sequéncia do texto, que o procedimento acima descrito desagua nos estoicos,
em Magquiavel, Espinosa e Marx. Filia, assim, o materialismo marxista no fazer sofista; nota-se
um importante caminho alternativo as tradi¢des que ancoram o nucleo do proceder marxista ao

racionalismo grego cléssico’.

O filésofo da Rue d’Ulm exemplifica: tanto o Principe quanto o Discorsi, de Maquiavel sao

amplos inventarios de “S7”’; “allors”. Sdo apresentadas situagdes factuais onde se busca o trato

do aleatorio (fortuna; aleatorio).

Althusser conclui afirmando que central ¢ a oposicao a ldgica teologista e idealista. Apenas
assim se pode atestar a perenidade da filosofia, como uma luta eterna entre as tendéncias
idealistas e materialistas. O idealismo seria, no limite, um pensamento de/do Estado (lembremos
da célebre tese de Pierre Clastres que, perante o eterno do Estado o que subsiste sdo sociedades
contra o Estado). A filosofia idealista se ocupa da unificacdo, do todo, sempre limitando seu
horizonte a subjetividade das classes dominantes. O materialismo seria a insisténcia no carater

produzido dessas unificagdes, dessas tomadas de distancia, obstaculos, perante o real.

Uma segunda expansao do cdnone observamos no texto La philosophie c’est enfantin, também
de 1985-6. E possivel observar, no texto presente, uma solida oposi¢ao a uma alegada posigao
“parcial” na critica a metafisica elaborada por Heidegger, a saber, sua fixacdo ao carater

exclusivamente originério dos pensadores eleatas.

Althusser inicia afirmando que nao esta de acordo com as divisdes epocais elaboradas por
Heidegger. Para ele toda a linha materialista ¢ negligenciada. Cita, Hesiodo, Homero,
Democrito, Epicuro, Maquiavel, Espinosa e Marx. Ainda a parcialidade observada em

Heidegger o filésofo faz referéncia a posicdo de Derrida, precisamente, o fato de que as

diferentes formas do ente ndo podem ser resumidas ao esquecimento do ser originario.

Na visdo do texto o que temos sdo omissdes arbritarias em Heidegger; o Filosofo da Floresta

Negra ndo teria realmente levado em conta os atomistas da antiguidade, Homero,

’Podemos colecionar, como exemplo, a interpretagdo lukacisana do marxismo: “Em primeiro lugar, Lukacs
assinala que Marx percebe o procedimento abstrativo (método; epistemologia) como forma de alcangar
determinagdes abstratas (ser; ontologia) constitutivas da esséncia do objeto. Central aqui ¢ a dialética entre esséncia
e aparéncia (ou fendmeno), que possui um longinquo passado filos6fico. Mesmo sem entrar no &mbito da discussdo
dessas categorias em filosofias que desempenharam influéncia decisiva sobre Marx, como a de Aristdteles ¢ a de
Hegel, ¢ possivel defender uma interpretagdo do modo como Marx as concebeu baseada precisamente nos trabalhos
ontoldgicos de Lukacs.” (MEDEIROS; BONENTE, 2020: 12-3)



Interno

Hesiodo, muito menos os estoicos. Temos, nesse ponto, uma indica¢do da posterior expansao
do que tratamos como canone em Althusser. Vejamos, Hesiodo e Homero nao tinham aparecido

como autores da linhagem materialista proposta em outros trabalhos.

Reitera o franco-argelino que Heidegger ndao dé atengdo aos sofistas (reafirmados como pais da
logica cientifica), nem aos estoicos, mas apenas aos pensadores pré-socraticos cujos fragmentos
sdo admitidos como certamente profundos. A critica de Althusser, entretanto, se dirige a como,
no filésofo alemao, eles se “marcos eternos”. O objetivo anunciado se torna o de redescobrir

essa escolha “arbritaria-libidinal”.

Dentre os pré-socraticos, distingue Althusser, Heidegger possui olhos apenas para Parménides.
Nele haveria o modelo do “pensamento do ser’” como uma “coisa-sO-sempre”; a intui¢do genial
por exceléncia ocultado por Platiao selando, por fim, o destino da metafisica ocidental. O texto

afirma que o alemao ndo se abriria para as alternativas (Hesiodo, sofistas, atomistas antigos).

Os ultimos, na perspectiva em tela, sdo prenincio do materialismo. Nao chegam ao “principio”
mas, fundamentalmente, pensam a vida. Nao haveria, exatamente, uma filosofia mas alegorias.
Althusser, no atual ponto, afirma o pensamento da vida como o proprio limite do pensamento.
Reafirmando essa posicdo ele aponto os elementos que permitem auferir Hesiodo e Homero

como pioneiros dessa forma de abordar o fazer humano.

Hesiodo descreve, segundo o franco-argelino, a logica do trabalho camponés. Leituras do rito
da lua e das estrelas: fundamental seria sua forma de anotar os saberes. O autor cita aqui duas
experiéncias socialistas do Séc. XX: como Stalin desarticulou o savoir-faire dos camponeses
frente em contraposi¢do na China. A segunda abordagem, presume-se, estaria muito mais
proxima do materialismo. Homero, em exceléncia, trata das questdes humanas. Althusser nota
a beleza tragica de Ulysses: sua concep¢do de mundo seria basicamente da conjuncdo e do

encontro, ha privilégio para a surpresa e para a ameaca.

Os dois textos acima referidos expandem o canone para dois momentos fundamentais do
pensamento ocidental, como dito, os sofistas; Hesiodo e Homero. O heraclitismo, por sua vez,
ja era anunciado no ja célebre texto de 1982, quando o pensador pré-socratico € evocado como

exemplo de abordagem materialista por exceléncia. Ao par do “pegar o trem em



Interno

movimento”, imagem cara ndo apenas a Althusser mas ao proprio deleuzismo®, aparece a “agua
9 9

de Heraclito” como exemplo de “pensamento sem origens nem fins”. Vejamos em texto:

[...] a “descoberta” de uma tradicdo profunda que buscava seu assento materialista
numa filosofia do encontro (e portanto mais ou menos atomista, dado que o atomo ¢é
a figura mais simples da individualidade na sua “queda”), portanto na rejeigao radical
de qualquer filosofia da esséncia (Ousia, Essentia,Wesen), ou seja, da Razdo (Logos,
Ratio, Vernunft), e portanto da Origem e do Fim — a Origem ndo sendo mais do que a
antecipagdo do Fim na Razdo ou ordem primordial, isto é, da Ordem, seja racional,
moral, religiosa ou estética —, a favor de uma filosofia que, recusando o Todo e
qualquer Ordem, recusa o Todo e a ordem a favor da dispersdo (“disseminagdo”, diria
Derrida, em sua linguagem) e da desordem. Dizer que no inicio era o nada ou a
desordem ¢ se instalar aquém de qualquer montagem e de qualquer ordenagdo, ¢é
renunciar a pensar a origem como Razdo ou Fim para pensa-la como nada. A velha
pergunta: “Qual ¢ a origem do mundo?”, esta filosofia materialista responde: “o nada”
— “coisa alguma” —, “eu comego por nada” — “ndo ha comego, porque ndo existiu
nunca nada, antes de qualquer coisa que seja”; portanto, “ndo ha um comego
obrigatorio para a filosofia” — “a filosofia ndo comega por um comeco que seja sua
origem”; ao contrario, ela “pega o trem andando”, e pela forca do brago “sobe no
comboio” que passa desde toda a eternidade, como a agua de Heraclito, [na] sua
[frente]. Portanto, ndo ha fim nem do mundo, nem da histdria, nem da filosofia, nem
da moral, nem da arte ou da politica etc. (ALTHUSSER, 2005: 25)

Vamos encontrar, por fim, uma referéncia mais desenvolvida a Heraclito no texto Théses de Juin,
de 1986. Althusser anuncia o texto como uma série de observacdes geriais para “homens
engajados” na luta e que esperam uma “outra politica”. Pessoas que, segundo ele, obervam o

comunismo como um movimento real e ndo como uma utopia. Para tal busca construir uma

analise dos instrumentos tedricos que permitam analise da situacdo concreta.

O filosofo, a seguir, questiona quais seriam esses instrumentos. Existiriam, primeiramente, os
instrumentos falhos da ciéncia social burguesa. Haveriam, por outro lado, os ‘“conceitos
cientificos insubstituiveis” de Marx, resguarda Althusser, validos apenas sob uma “filosofia

justa”.

8 «“Q problema para Deleuze e Guattari, no entanto, estaria no modo como Clastres explica o surgimento do Estado
com uma passagem brusca de uma sociedade sem Estado para uma sociedade com Estado., mantendo assim dois
polos opostos, radicalmente separados e que ndao parecem ter comunicagdo entre si. [...] Se os dois autores
concordam que o Estado surge de um golpe, bruscamente, eles problematizam o fatode que, apartir dessa
concepcdo, as sociedades sem Estado e sociedades com Estado sejam consideradas como duas forgas
independentes, sobretudo, que o advento do Estado deixe de considerar uma presenga permanente das forgas
ndmades, inclusive de modo intrinseco e até sendo imprescindiveis as sociedades com Estado. [...] Assim como
ele ndo pode prescindir, muitas vezes, de movimentos de troca, circulagdo e expansdo que t€ém um componente
decisivamente nomade, como vimos no caso da relagdo entre bandeirantes e cowboys, a expansao colonial e a
ocupagdo dos territorios que constituiram os Estados do ‘novo mundo’ colonial.” (GUERON, 2020: 172-3)



Interno

Encontra, assim, essa “filosofia justa” no anti-humanismo teérico que deve ser elaborado ao lado

de um “humanismo pratico”, da concepg¢ao da possibilidade de um “comunismo fraternal”.

O texto desenvolve que, perante a busca de Marx de se posicionar como um “pensador

positivo”, Hegel aparece mais como um obstaculo epistemoldgico do que como um apoio.

Central, para Althusser, ¢ o materialismo do classico alemao. Afirma, contra as tentativas de se
2 b b

13

criarem leis inexoraveis da dialética que “o verdadeiro materialismo ¢ o materialismo
aleatorio”. Filia essa posi¢do a linha de Democrito, como uma posi¢do num campo de batalha

mais do que como uma “filosofia sistematica”.

Enumera, na sequéncia do texto, as vantagens tedricas e politicas do “materialismo aleatorio”.
Inicialmente haveria o “primado do materialismo sobre todo o resto”, ou “primado da
materialidade”. Se referindo a Derrida, o materialismo, segundo Althusser ¢ “o traco” da
escritura. Uma segunda vantagem seria a possibilidade de nao fixar uma determinagdo

inequivoca em ultima instancia. Tudo pode, ao final, ser determinante.

Elementos central para nossa abordagem vem a seguir: perante a possibilidade do materialismo
em tela ser lido como um “novo mecanicismo”, ou como uma retomada dos materialistas
classicos, Althusser se ancora em Engels, precisamente, a afirma¢ao na qual “o materialismo
ndo é mecanicista mas dialético”. Ndo estariamos diante de um “materialismo da historia feita”,
de onde se tiram leis como da fisica. As leis, seguindo o que considera uma expressao genial de
Marx, sdo “leis tendenciais”. Nao sdo “constantes”. Podem comportar bifurcagdes ou,
utilizando-se do termo chave da etapa de pensamento que estudamos, podem acontecer
encontros. “A cada cruzamento de caminho tudo pode mudar”. Althusser encontra essa leitura
no proprio Marx: “o aleatdério é a famosa dialética em si”. O aleatério (agora dialético),

afirma, ndo comporta leis.

Esse ponto, desenvolve o franco-argelino, ¢ o que Popper ndo compreendeu tanto no marxismo
como na psicanalise. Esses ndo sdo metodologias para uma “historia ja cumprida” mas, em seus
passos, a propria histéria viva nas tendéncias aleatorias. Sdo ciéncias estrangeiras ao

“determinismo” das leis fisicas.

Althusser empreende, em seguida, uma analise de sua conjuntura. A mesma vai culminar no que
acima Morfino constatou como “posi¢do messianica” do comunismo no autor. Para nods ¢
interessante, entretanto, constatar que o texto afirma a necessaria existéncia de “relacdes

comunistas existentes nos intersticios do imperialismo” e nelas aposta. Assim como haviam



Interno

“relagdes mercantis nos intersticios do escravismo”, na imagem de Marx evoca “Deus existe
nos intersticios”. Aqui ¢ onde Althusser relembra, derradeiramente, Heréclito “o mundo ¢ um

fluxo imprevisivel”, interpreta, “o mundo ¢ um rizoma”.

Conclui constatando que “alguns povos sdo abertos ao comunismo”. Haveria comunismo onde
ndo reinaria a dominacao e a mistificacao ideologica. Movimentos alternativos e alternativas,
desenvolve, surgiriam em todos os lugares. Abre, por fim, a proposta de um centro de
convergéncia dessas informagdes, de informagao e ndo de dire¢do. Um banco de informagdes
sobre a luta de classe lastreado no exemplo de Marx, a saber, ja que o proletariado ocupa as

margens da sociedade burguesa seria necessario fazer da margem o centro.

4. Conclusao

Nos textos abordados encontramos trés elementos de expansdao do canone ja classico do
materialismo do encontro. Sao eles o procedimento sofista; a filosofia da vida de Hesiodo e
Homero e; e 0 mundo como fluxo por Heréclito. A dialética, observamos, jamais poderia ser
descartada no complexo teoérico dessa fase derradeira do autor. Nao como o modelo cléssico
hegeliano, isso sempre foi por ele descartado, mas como algo completamente novo em Marx.
Sempre, entretanto, ancorado na intuicao genial de Heraclitico. A dialética, como vimos, € para

Althusser uma grande aliada do pensar pelo “encontro”.

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

ALTHUSSER, Louis. A corrente subterranea do materialismo do encontro (1982). Critica

Marxista, v. 20, p. 948, 2005.

ALTHUSSER, Louis. Theses de juin. . Caen: Imec. , 1986

BADIOU, Alain. 4 hipotese comunista. Sao Paulo: Boitempo, 2012a.

BADIOU, Alain. L aventure de la philosophie frangaise. Paris: La fabrique, 2012b.

ESCOBAR, Carlos Henrique. Marx tragico: o marxismo de Marx. Rio de Janeiro: Taurus,

1993.

ESCOBAR, Carlos Henrique. Nietzsche... (dos "companheiros”). Rio de Janeiro: 7Letras,
2000.

HEIDEGGER, Martin. Hegel e os gregos. Conferéncias e escritos filosoficos. Sao Paulo: Abril



Interno

Cultural, 1979. p. 203-214.

MORFINO, Vittorio. Um ou dois materialismos aleatorios? Althusser e o materialismo

aleatorio. Sao Paulo: Contracorrente, 2020. p. 39-79.

NEGRI, Antonio. Uma abertura para o deleuzismo. Por Althusser: vinte conversas. Sao Paulo:

Martins Fontes — selo Martins, 2022. p. 171-184.

NIETZSCHE, Friedrich. A filosofia na era tragica dos gregos. Os pré-socraticos: fragmentos,

doxografia e comentarios. Sao Paulo: Abril Cultural, 1989.

MARX, Karl. Diferenca entre a filosofia da natureza de Democrito e a de Epicuro. Sdo Paulo:

Boitempo, 2018.

MOTTA, Luiz Eduardo. 4 Favor de Althusser: Revolugdo e Ruptura na Teoria Marxista. Rio

de Janeiro: Gramma, 2014.

ZIZEK, Slavoj. A hipotese comunista. Primeiro como tragédia, depois como farsa. So Paulo:

Boitempo, 2011. p. 79—-130.



